

سَيِّدُ الْمُسْتَأْنِدِينَ بِالْجَاهِلِيَّةِ

لِشَيْخِ إِلَاسْلَامِ الْمَجْدِدِ

الشَّيْخُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ

رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى

وَالسَّمْعُ

لِفَضْيَلَةِ الشَّيْخِ

الدَّكْتُورُ صَاحِبُ بْنُ فَوزَانَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْفَوزَانِ

عَضُوُّ الْجَمِيعَةِ الدَّائِمَةِ لِلْإِقْنَامِ وَعَضُوُّ هَيَّةِ كَبَارِ الْمُعْلَمَةِ

بَذَارُ الْعِلْمِ الْمُاصِفَةُ

لِلْنَّسْخَةِ وَالتَّوْزِيعِ

سُرْخَ مِسْكَانُ الْجَاهِلِيَّةِ

لِشَيْخِ إِلَاسْلَامِ الْمَجْدِدِ

الشَّيْخُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّوْهَابِ

رَحِيمَةُ اللَّهِ تَعَالَى

وَالسَّمْعُ

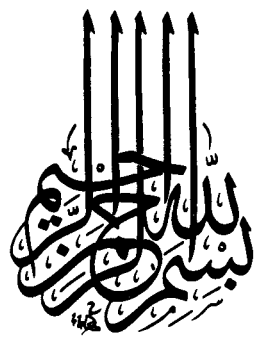
لِفَضْيَلَةِ الشَّيْخِ

الدَّكْتُورُ صَلَحُ بْنُ فُوزَانَ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْفُوزَانَ

عَضُوُّ الْجَمِيعَةِ الدَّائِمَةِ لِلِّإِفْتَنَاءِ وَعَضُوُّ هَيْئَةِ كَارِعَةِ الْعِلَّمَاءِ

دَارُ الْعِلَّاْصِمَةِ

للشُّتُّرِ وَالتَّوزِيعِ



فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الفوزان، صالح فوزان بن عبد الله

شرح مسائد الجاهلية - الرياض .

٢٣٤ ص ١٧٤ × ٢٤ سم

٩٩٦٠\_٨٣٧\_٢٠\_٣ ردمك

١ - التوحيد

٢٤٠ ديوبي

١ - العنوان .

٢١/٢٤٦٢

٢ - الإيمان (الإسلام)

رقم الإيداع: ٢١/٢٤٦٢  
ردمك: ٩٩٦٠\_٨٣٧\_٢٠\_٣

جَمِيعُ الْحُقُوقِ مَحْفُوظَةُ  
الطبعة الأولى  
١٤٢١ - ٢٠٠١ م

وَلِرِسْمِ الْعَاصِمَةِ

المَمْلَكَةِ الْعَرَبِيَّةِ السُّعُودِيَّةِ

الرِّيَاضُ - صَبَرْ ٤٢٥٠٧ - الرَّمَزُ البرِيدِيُّ ١١٥٥١

هَاتَفٌ ٤٩٣٣٣١٨ - ٤٩١٥١٥٤ - فَاكس ٤٩١٥١٥٤

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا  
محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد: فقد كنت ألقيت دروساً في المسجد، تتضمن  
شرح مسائل الجاهلية التي ذكرها شيخ الإسلام المجدد:  
الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -، في رسالة  
مختصرة، وكان بعض الطلاب - وفقهم الله - قد سجلوا تلك  
الدروس في أشرطة، وقام بعضهم - جزاه الله خيراً - بتفریغها  
وكتابتها وعرضها عليّ، فلما قرأتها استحسنست طبعها  
ونشرها؛ لتعلم الفائدة بها، على ما في ذلك الشرح من نقص  
وضعف، ولكن كما يقولون: شيء خير من لا شيء. وأرجو  
ممن قرأ هذا الشرح وأدرك فيه خطأً أن يتبيني عليه لاستدراته،  
وفق الله الجميع للعلم النافع والعمل الصالح، وصلى الله  
وسلم على نبينا محمد.

المؤلف



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله تعالى - في مقدمة رسالته: مسائل الجاهلية:

هذه مسائل خالف فيها رسول الله ﷺ أهل الجاهلية الكتايبين والأمينين، مما لا غنى للمسلم عن معرفتها.

**فالضد يُظہر حُسنَه الضد وِبِضدِّها تبيّنُ الأشياء**

فأهم ما فيها وأشدّها خطراً: عدم إيمان القلب بما جاء به الرسول ﷺ، فإن انضاف إلى ذلك استحسان ما عليه أهل الجاهلية تمت الخسارة، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءامَنُوا بِالْبَطْلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ﴾ [سورة العنكبوت: ٥٢].

## الشرح

هذه رسالة من رسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله، اسمها: «مسائل الجاهلية التي خالف فيها رسول

الله ﷺ أهل الجاهلية» تستعمل على مائة وثمان وعشرين مسألة، استخلصها - رحمه الله - من الكتاب والسنة وأقوال أهل العلم، والغرض من ذلك : تنبيه المسلمين؛ من أجل أن يجتنبوا هذه المسائل؛ لأنها خطيرة جداً.

وبيّن - رحمه الله - أن هذه المسائل مما خالف فيها رسول الله ﷺ أهل الجاهلية، من الكتابيين والأميين .

**والكتابيون المراد بهم:** أهل الكتاب من اليهود والنصارى؛ لأن اليهود عندهم كتاب التوراة التي أنزلها الله على موسى عليه السلام، والنصارى عندهم كتاب الإنجيل الذي أنزله الله على عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام، فلذلك سموا بأهل الكتاب، وهم الآن يطلقون على التوراة: العهد القديم، أو: الأسفار القديمة، ويطلقون على الإنجيل: أسفار العهد الجديد، هذا في اصطلاحهم .

وهما كتابان عظيمان أنزلهما الله على نبيين كريمين، هما: موسى وعيسى عليهما السلام، لاسيما التوراة، فإنها كتاب عظيم . والإنجيل مكمل لها ومصدق لها .

ولذلك سموا بأهل الكتاب؛ فرقاً بينهم وبين غيرهم من ليس لهم كتاب .

وأما الأميون: فالمراد بهم: العرب الذين لا يدينون بالديانتين، سموا بالأميين، جمع أمي، نسبة إلى الأم (والامي هو: الذي لا يقرأ ولا يكتب) فإنهم قوم لا يقرأون ولا يكتبون في الغالب، وليس عندهم كتاب قبل نزول القرآن؛ فلذلك سموا بالأميين، كما قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّةِ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ [ال الجمعة: ٢]، وكما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَئْتَنَاهُمْ مِّنْ كُثُرٍ يَدْرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِنْ نَذِيرٍ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ لِئِنْذِرْ قَوْمًا مَا أُنْذِرَ أَبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦]، فهذا معنى الأميين. ووصف نبيه ﷺ بأنه أمي، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ الَّذِي أَمَّى الَّذِي يَحْدُثُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

فكونه أمياً لا يقرأ ولا يكتب وجاء بهذا الكتاب العظيم دليل على صدق رسالته وفي ذلك معجزة له.

فالعرب أميون، ونبيهم ﷺ أمي.

أما الجاهلية، فالمراد بها النسبة إلى الجهل، والجهل عدم العلم، والجاهلية هي التي ليس فيها رسول وليس فيها كتاب. والمراد بها: ما كان قبلبعثة النبي ﷺ قال تعالى: ﴿ وَلَا تَرَجِعْ تَرَجُّعَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٣٣] يعني: التي

قبل بعثة النبي ﷺ؛ لأنَّه قبل بعثِ النبي ﷺ كان العالم كله يموجُ في ضلالٍ وكفرٍ وإلحادٍ؛ لأنَّ الرسالات السابقة اندرست، فاليهود حرفوا كتابهم التوراة، وأدخلوا فيها كثيراً من الكفريات والضلال، والشائع التي أدخلوها في التوراة، وكذلك النصارى حرفوا كتابهم الإنجيل بما كان عليه وقت نزوله على المسيح عليه الصلاة والسلام، وذلك أنَّ رجلاً يُقال له: بُلس، أو شاول، كان يهودياً حاقداً على رسول الله عيسى عليه السلام، فهذا الرجل لجأ إلى المكر والخدعة، في إفساد دين المسيح عليه السلام، حيث أظهر الإيمان بالMessiah، وأنَّه ندم على ما كان من قبل من عداوة المسيح، وأنَّه رأى رؤياً - بزعمه - فآمن بالMessiah، وصدقه النصارى فيما قال، ثم إنَّه تناول الإنجيل الذي أنزله الله على عيسى، فأدخل فيه الوثنيات والشركيات والكفريات، حيث أدخل فيه عقيدة التثليث، أي أنَّ الله ثالث ثلاثة، وأنَّ عيسى ابن الله، أو هو الله. وأدخل فيه الأمر بعبادة الصليب، وأدخل كفريات شنيعة، وصدقه في ذلك على أنه عالم، وعلى أنه مؤمن ولقبوه بالرسول بُلس أي رسول المسيح بزعمهم وقصده إفساد دين المسيح، وحصل له ما أراد، فقد أفسد دين المسيح وأدخل فيه الوثنيات والتثليث، واعتقد أنَّ عيسى ابن الله، أو أنه ثالث ثلاثة، وأدخل فيه وثنيات كثيرة فاتبعوه على ذلك.

هذه حالة أهل الكتاب قبلبعثة النبي ﷺ، إلاّ بقايا منهم كانوا على الدين الصحيح<sup>(١)</sup>، لكن الأكثريّة منهم على الكفر والانحراف عن دين الله.

وأما العرب فكانوا على قسمين: قسم اتبع الديانات السابقة، كاليهودية والنصرانية والمجوسية. وقسم كانوا على الحنيفية، دين إبراهيم وإسماعيل، لاسيما في الحجاز في أرض مكة المكرمة.

إلى أن ظهر فيهم رجل يُقال له: عمرو بن لحي الخزاعي، كان ملكاً على الحجاز، وكان يظهر التنسك والعبادة والصلاح، وذهب إلى الشام للعلاج، فوجد أهل الشام يعبدون الأصنام، فاستحسن ذلك، وجاء من الشام بأصنام معه، ونقب عن الأصنام التي كانت مدفونة تحت الأرض بعد قوم نوح، ودوساً ويعوث ويغوث ويعوق ونسر، وغيرها، كان الطوفان قد طمسها ودفنها، وجاء الشيطان فأرشده إلى أمكتتها، فنبشها وأخرجها، وزعها على قبائل العرب وأمر بعبادتها؛ وقبلوا منه ذلك، ودخل الشرك في أرض الحجاز وفي غيرها من بلاد العرب، وغير دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وسيَّب السوائب للأصنام من بهيمة الأنعام؛ ولذلك رأى النبي ﷺ يجر قصبه في النار، يعني: يجر

(١) قال الشيخ تقي الدين: إنهم انقرضوا قبلبعثة المحمدية.

أمعاءه في النار<sup>(١)</sup>.

فكانت حالة العالم قبلبعثة النبي ﷺ في ضلال مبين، الكتابيون والأميون وغيرهم، سائر أهل الأرض، إلا بقايا من أهل الكتاب كانوا على الدين الحق، لكنهم انقرضوا قبلبعثة، فأصبح الظلام حالاً في الأرض، وجاء في الحديث: أن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم، يعني: أبغضهم، عربهم وعجمهم، إلا بقايا من أهل الكتاب.

في هذا الظلام الحالك، وهذه الجاهلية المستحكمة، وانطمس السبل، ودروس وأثار الرسالات السماوية، بعث الله نبيه محمدًا ﷺ لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، كما قال تعالى: «لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلَوَّهُ عَلَيْهِمْ أَيَّتِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ» [آل عمران: ١٦٤] وإن كانوا من قبل: أي قبل بعثته ﷺ.

والجاهلية - كما قلنا - منسوبة إلى الجهل وهو عدم العلم، وكل أمر منسوب إلى الجاهلية فإنه مذموم، ولهذا قال

(١) فقد ثبت عن رسول الله ﷺ ذلك، فقال ﷺ: «رأيت عمرو بن عامر بن لحي الخزاعي يجرُّ قُضبة في النار، وكان أول من سُيَّب السوائب» أخرجه البخاري (رقم ٣٥٢١) ومسلم (رقم ٢٨٥٦).

تعالى : ﴿ وَلَا تَبْرَحْ بِتَبْرُجِ الْجَاهِلِيَّةِ أَوَّلَى ۝﴾ [الأحزاب: ٣٣] ، نهى نساء النبي ﷺ عن التبرج ، وهو إظهار الزينة في الأسواق ، وأمام الناس ؛ لأن أهل الجاهلية كانت نساؤهم تتبرج ، بل تكشف عن عوراتها ، كما في الطواف عندهم ، يرون أن هذا من المفاحر .

وقال تعالى : ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيمَةَ حَمِيمَةَ الْجَاهِلِيَّةِ ۝﴾ [النون: ٢٦] وهذا من باب الذم ، فحمية الجاهلية مذمومة ، ولما سمع النبي ﷺ رجلاً من الأنصار حصل بينه وبين رجل من المهاجرين في بعض الغزوات ، اقتتال ونزاع ، فقال الأنصاري : يا للأنصار ، وقال المهاجري : يا للمهاجرين ، كل واحد منهم دعا قومه ، قال النبي ﷺ : «أبدعواي الجاهلية وأنا بين أظهركم؟! دعواها فإنها متنة»<sup>(١)</sup> يعني الاعتزاء بالقبيلة ؛ لأن المؤمنين كلهم إخوة ، لا فرق بين أنصاري ومهاجري ، ولا بين قبيلة كذا وكذا ، هم إخوة في الإيمان ، كالجسد الواحد ، والبنيان يشد بعضه ببعضًا ، هذا الواجب على المسلمين ، أنهم لا يميزون بين عربي وعجمي ، وأسود وأبيض ، إلا بالتقوى ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَقُكُمْ ۝﴾ [الحجرات: ١٣] ، ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوهُا بَيْنَ

(١) أخرجه البخاري (رقم ٣٥١٨، ٤٩٠٥، ٤٩٠٧) ومسلم (رقم ٢٥٨٤).

**أَخْوَيْكُمْ** ﴿الحجرات: ١٠﴾ فَالاعتزاء بالأنساب والاعتزاء بالقبائل من أمور الجاهلية.

وقال ﷺ: «من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية»<sup>(١)</sup>؛ لأن أهل الجاهلية هم أهل الفوضى، الذين لا يخضعون لسلطان ولا لأمير. هذه حالة الجاهلية.

فالحاصل: أن أمور الجاهلية كلها مذمومة، ونهينا عن التشبيه بأهل الجاهلية في كل الأمور، والجاهلية انتهت ببعثة النبي ﷺ، فبعد بعثته زالت الجاهلية العامة، وجاء العلم والإيمان، ونزل القرآن والسنة، وانتشر العلم وزال الجهل، وما دام القرآن موجوداً، والسنة النبوية موجودة، وكلام أهل العلم موجوداً، فإنه لا جاهلية حينئذ، أعني الجاهلية العامة، أما أنه يبقى بعض الجاهلية في بعض الناس، أو في بعض القبائل، أو في بعض البلدان، فالجاهلية الجزئية تكون موجودة.

ولهذا لما سمع النبي ﷺ رجلاً يغير أخاه بقوله: يا ابن السوداء، قال له: «أعيرته بأمه؟! إنك أمرؤ فيك جاهلية»<sup>(٢)</sup>، وقال ﷺ: «أربع في أمتي من أمور الجاهلية لا يتربونهن:

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٨٥٠).

(٢) أخرجه البخاري (رقم ٣٠، ٢٥٤٥، ٦٠٥٠) ومسلم (رقم ١٦٦١).

الطعن في الأنساب، والفخر بالأحساب، والنياحة على الميت، والاستسقاء بالنجوم»<sup>(١)</sup> فدل على أنه تبقى أشياء من أمور الجاهلية في بعض الناس، وهي مذمومة، لكنه لا يكفر بها لكن الجاهلية العامة زالت والله الحمد.

ولهذا لا يجوز أن يقال: الناس في جاهلية، أو: العالم في جاهلية؛ لأن هذا جحود لوجود الرسالة، وجحود للقرآن والسنّة. هذا الإطلاق لا يجوز، أما أن يقال: في بعض الناس جاهلية، أو: في بعض الأشخاص جاهلية، أو: هناك خصال من خصال الجاهلية، فهذا موجود، وفيه فرق بين ما كان قبلبعثة وما بعدبعثة.

قد يقول بعض الناس: ما الداعي إلى ذكر مسائل الجاهلية، ما دامت الجاهلية قد انتهت؟ نحن مسلمون والله الحمد.

نقول: الداعي لذلك: الحذر منها، فإنه إذا عرفها طالب العلم فإنه يحذر منها، أما إذا جهلها ولم يعرفها، فإنه قد يقع فيها، فذكرها ومدارستها من أجل أن تعرف حتى تجتنب، وحتى يحذر منها، قال الشاعر:

---

(١) أخرجه البخاري مختصرًا (رقم ٣٨٥٠) ومسلم واللفظ له (رقم ٩٣٤).

عَرَفْتُ الشَّرَّ لَا لِلشَّرِّ وَلَكِنْ لِتَوْقِيهِ      وَمَنْ لَا يَعْرِفُ الشَّرَّ يَقُولُ فِيهِ  
 هَذَا مِنْ نَاحِيَةِ ، وَالنَّاحِيَةُ الثَّانِيَةُ ، أَنَّكَ إِذَا عَرَفْتَ الْجَاهْلِيَّةَ  
 عَرَفْتَ فَضْلَ الْإِسْلَامَ ، كَمَا قَالَ الشَّاعِرُ :  
**الضَّدُّ يُظْهِرُ حُسْنَهُ الضَّدُّ      وَبِضِدِّهَا تَبَيَّنُ الْأَشْيَاءُ**  
 وَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : «يُوشِكُ أَنْ تَنْقَضَ  
 عَرَى الْإِسْلَامَ عَرَوَةَ عَرَوَةَ ، إِذَا نَشَأَ فِي الْإِسْلَامَ مِنْ لَا يَعْرِفُ  
 الْجَاهْلِيَّةَ» ، فَإِذَا كَانَ الْإِنْسَانُ يَجْهَلُ أُمُورَ الْجَاهْلِيَّةَ فَإِنَّهُ حَرَى أَنْ  
 يَقُولَ فِيهَا ؛ لِأَنَّ الشَّيْطَانَ مَا نَسِيَهَا وَلَا نَامَ عَنْهَا ، يَدْعُو إِلَيْهَا .  
 فَالشَّيْطَانُ وَأَتَبَاعُهُ مِنْ دُعَائِ الْضَّلَالِ لَا يَزَالُونَ يَدْعُونَ إِلَى  
 الْجَاهْلِيَّةِ ، وَإِلَى إِحْيَاءِ أُمُورِ الْجَاهْلِيَّةِ ، إِلَى الشَّرْكِيَّاتِ وَالْبَدْعِ ،  
 وَإِلَى الْخَرَافَاتِ ، وَإِلَى إِحْيَاءِ الْأَثَارِ ، وَكُلُّ هَذَا الْقُصْدُ مِنْهُ : طَمْسُ  
 الْإِسْلَامَ ، وَعُودَةُ النَّاسِ إِلَى الْجَاهْلِيَّةِ ، فَلَا بُدُّ مِنْ دِرَاسَةِ أُمُورِ  
 الْجَاهْلِيَّةِ مِنْ أَجْلِ أَنْ نَتَجْنِبَهَا وَنَبْتَعِدَ عَنْهَا .

قَالَ الشَّيْخُ : «وَأَعْظَمُ مَسَائلِ الْجَاهْلِيَّةِ وَأَخْطَرُهَا : عَدْمُ  
 الإِيمَانِ بِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ ؛ لِأَنَّ أَهْلَ الْجَاهْلِيَّةِ كَذَبُوا الرَّسُولَ  
 ﷺ وَلَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ ، وَلَمْ يَقْبِلُوا هُدًى اللَّهِ الَّذِي جَاءَ بِهِ ، قَالَ رَحْمَهُ  
 اللَّهُ : «فَإِذَا انْضَافُ إِلَى ذَلِكَ اسْتَحْسَانُ مَا عَلَيْهِ أَهْلُ الْجَاهْلِيَّةِ تَمَتْ  
 الْخُسْرَةُ» ، أَيْ حَصُلَ فَسادٌ فِي الظَّاهِرِ وَالبَاطِنِ ، فَسادٌ فِي الْبَاطِنِ

وهو عدم الإيمان بما جاء به الرسول ﷺ، وفساد في الظاهر وهو استحسان أمور الجاهلية، فإذا فسد الظاهر والباطن تمت الخسارة، والعياذ بالله. وهذا نتيجة الجهل وعدم معرفة أمور الجاهلية، فلا يجوز استحسان ما عليه أهل الجاهلية، بل يجب إنكاره واستبعاده، أما من استحسن فإنه يكون من أهل الجاهلية، واستدل الشيخ بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الظَّاهِرُونَ﴾ [العنكبوت: ٥٢].

﴿آمَنُوا بِالْبَاطِلِ﴾ يعني: صدقوا الباطل، والباطل ضد الحق، فما خالف الحق فهذا باطل، والباطل هو: الذاهب الزائل الذي لا فائدة فيه، قال تعالى: ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ فَأَنَّ تُصَرِّفُونَ﴾ [يونس: ٣٢].

\* \* \*

## دعاة الأولياء والصالحين

### المسألة الأولى

[إِنَّهُمْ يَتَعْبُدُونَ بِإِشْرَاكِ الصَّالِحِينَ فِي دُعَاءِ اللَّهِ وَعِبَادِتِهِ؛  
يُرِيدُونَ شَفَاعَتَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ؛ لِظَّنَّهُمْ أَنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ذَلِكَ، وَأَنَّ  
الصَّالِحِينَ يُحِبُّونَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : « وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ  
مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَاتُنَا عِنْدَ اللَّهِ »  
[يونس: ١٨]. « وَالَّذِينَ أَخْذُوا مِنْ دُونِنَا أُولَئِكَاءِ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا  
لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى » [الزمر: ٣].

وَهَذِهِ أَعْظَمُ مَسَأَلَةٍ خَالَفُهُمْ فِيهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَأَتَتِ  
بِالْإِخْلَاصِ، وَأَخْبَرَ أَنَّهُ دِينُ اللَّهِ، الَّذِي أَرْسَلَ بِهِ جَمِيعَ الرُّسُلِ،  
وَأَنَّهُ لَا يُقْبِلُ مِنَ الْأَعْمَالِ إِلَّا الْخَالِصُ، وَأَخْبَرَ أَنَّ مَنْ فَعَلَ مَا  
اسْتَحْسَنَ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ، وَمَأْوَاهُ النَّارُ، وَهَذِهِ هِيَ  
الْمَسَأَلَةُ الَّتِي تَفَرَّقَ النَّاسُ مِنْ أَجْلِهَا بَيْنَ مُؤْمِنٍ وَكَافِرٍ، وَعِنْدَهَا  
وَقَعَتِ الْعَدَاوَةُ، وَلَا جُلِّها شُرُعُ الْجِهَادُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى :  
« وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ »

## الشرح

قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَا إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ٥٦  
 [الذاريات : ٥٦] ، فالعبادة حق الله جل وعلا ، لا يجوز أن يعبد معه غيره كائناً من كان ، فالجاهلية عكسوا هذا الأمر ، فتركوا عبادة الله التي خلقوا من أجلها ، وعبدوا غير الله جل وعلا من الأصنام والأشجار والأحجار والجن والملائكة والأولياء والصالحين ، فصرفوا العبادة لغير الله عز وجل ، فمنهم من لا يعبدوا الله أصلاً ، وهم الكفار ، من الملاحدة والدهرية ، ومنهم من يعبد الله ويعبد معه غيره . والحكم واحد ، فالذي يعبد مع الله غيره كالذي لا يعبد الله أصلاً ؛ لأن عبادته باطلة ، والله لا يرضى بالشرك ، وأيضاً لابد أن يكون العمل موافقاً لما شرعه الله سبحانه وتعالى ، فالله لا يقبل العمل الذي فيه بدعة ، كما لا يقبل العمل الذي فيه شرك ، فأعظم أمور الجاهلية : الشرك بالله عز وجل والابتداع .

وببدأ الشيخ - رحمه الله - بهذه المسألة ؛ لأنها أخطر مسائل الجاهلية ، ولأنها هي المسألة التي بدأ الرسول ﷺ في إنكارها ، ودعوة الناس إلى تركها ، فالرسول أول ما بدأ - كغيره

من الرسل - بالأمر بأخلاص العبادة لله عز وجل ، وترك عبادة ما سواه ، هذا فاتحة دعوة الرسل ؛ لأن هذه هو الأساس الذي يبني عليه غيره ، فإذا فسد الأساس فلافائدة من الأمور الأخرى ، لافائدة من الصلاة ولا من الصيام ولا من الحج ولا من الصدقات ولا من سائر العبادات ؛ إذا كان الأصل فاسداً والتوحيد معدهما ، فلافائدة من الأعمال الأخرى ؛ لأن الشرك يفسدها ويبطلها .

وكانوا في الجاهلية يعبدون الله ، ويعبدون أشياء كثيرة ، ومنها : عبادة الأولياء والصالحين ، كما حصل لقوم نوح لما غلوا في الصالحين : ودوسواع ويغوث ويعوق ونسر ، وعبدوا قبورهم من دون الله عز وجل ، بحججة أنهم صالحون ، وأنهم يقربون إلى الله ، وأنهم شفعاء عند الله ، كذلك درجة الجاهلية على هذا المنوال ، فكانوا يعبدون الأولياء والصالحين والملائكة ، ويقولون : ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ، ويقولون : هؤلاء شفعاؤنا عند الله ، ولا يقولون : هؤلاء شركاء الله ، إنما يقولون : إنما هم عباد الله يت渥سطون لنا عند الله ، ويشفعون لنا ، ويقربوننا إلى الله زلفى ، ولا يسمون عملهم هذا شركاً ؛ لأن الشيطان زين لهم أن هذا ليس بشرك ، وإنما هو توسل بالصالحين واستشفاع بالصالحين ، والعبرة ليست

بالأسماء، العبرة بالحقائق، فهذا شرك وإن سَمْوَه تشفعاً وتقرباً، فهو شرك؛ لأن الأسماء لا تغير الحقائق، والله لا يرضى أن يُشرك معه أحد في عبادته، كما قال تعالى: ﴿فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَهْلًا صَنْلِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةَ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ﴾ [الزمر: ٢]، وقال: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾، وقال: ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ [غافر: ١٤]، العبادة لا تنفع إلا مع الإخلاص، والمتابعة للرسول ﷺ.

فهذه أعظم مسائل الجاهلية، وهي عبادة الأولياء والصالحين، من الأموات والغائبين والاستغاثة بهم، والاستعاذه بهم، وطلب الحوائج منهم، كما عليه عباد القبور اليوم تماماً، فعبادة الأضرحة الآن، والتقرب إلى الأموات، ودعاؤهم من دون الله، والاستغاثة بهم، هذا هو ما كانت عليه الجاهلية، كما قال تعالى: ﴿وَيَقْبُدُونَ مِنْ دُورِنَ اللَّهِ مَا لَا يَشْرُهُمْ وَلَا يَنْقَعِهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءُ شُفَعَوْنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ٣٧].

كذلك نفس الشيء الآن، هؤلاء القبوريون إذا نوقصوا ونُهوا عن عبادة القبور، قالوا: نحن ما نعبد القبور؛ لأن العبادة لله، لكن هؤلاء وسائل بيننا وبين الله، وشفاء لنا

عنه. هذا هو الذي أنكره الله على أهل الجاهلية تماماً **﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُورِنَ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شَفَعَتُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾** [يونس: ١٨]، وقال : **﴿وَالَّذِينَ أَخْذُوا مِنْ دُورِنِهِ أَوْ لِكَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفَى﴾** [الزمر: ٣] ما عبدوهم لأنهم يرون أنهم يشاركون الله في الخلق والرزق والإحياء والإماتة، هم يعترفون أن هذا الله، وإنما عبدوهم ليقربوهم إلى الله زلفى، فيقولون : نحن عباد مذنبون، وهؤلاء رجال صالحون لهم جاءه عند الله، فنريد منهم أن يتوضطوا لنا عند الله في قبول توبتنا وعبادتنا. هكذا زين لهم شياطين الإنس والجن هذا الأمر. والعجيب أنهم يقرؤون القرآن وييمرون على هذه الآيات ولا يتبهون لها، ومع هذا يستمرون على عبادة القبور، وهي من فعل الجاهلية، وهذا لأنهم لم يعرفوا ما كانت عليه الجاهلية؛ لم يعرفوا أن هذا من أمور الجاهلية، هذا نتيجة الجهل بأمور الجاهلية .

ثم قال الشيخ رحمه الله: وهذه أعظم مسألة خالفهم فيها رسول الله ﷺ، فأتي بالإخلاص، وأخبر أنه دين الله الذي أرسل به جميع الرسل، وأنه لا يقبل من الأعمال إلا الخالص، وأخبر أن من فعل ما استحسنوا فقد حرم الله عليه الجنة و Mayer و مأواه النار. وهذه هي المسألة التي تفرق لأجلها الناس بين مسلم

وكافر، وعندما وقعت العداوة، ولأجلها شرع الجهاد، قال الله تعالى : ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَّيَكُونَ الَّذِينَ يَوْمًا .﴾ [الأنفال: ٣٩]

هل الله عز وجل بحاجة إلى أن يجعل بينه وبين العبد واسطة؟ الله جل وعلا قريب مجيب، يسمع ويرى، ويرحم ويقبل التوبة عن عباده، ولم يأمرنا باتخاذ الوسائل في الدعاء، بل أمرنا بدعائه مباشرة ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ ﴾ [غافر: ١٤]، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوكُمْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْرِهُونَ عَنِ عِبَادَتِي سَيَدُّ الْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ ﴾ [٦٠]، أمرنا الله بدعائه مباشرة، ولم يأمرنا باتخاذ الوسائل بينما وبينه.

وهذه أعظم مسألة خالفهم فيها رسول الله ﷺ، وهي مسألة الشرك؛ لأنَّه ﷺ لما بعثه الله وأرسله إلى الناس، أول ما بدأ، بالدعوة إلى توحيد الله عز وجل، وإنكار الشرك، وكان يقول: «قولوا: لا إله إلا الله؛ تفلحوا»<sup>(١)</sup> ويقول: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا

(١) أخرجه أحمد في مسنده (٤٩٢/٣)، وابن حبان في صحيحه (٤٩٢، ٦٣/٤)، وابن حبان في صحيحه (٦٥٢٨) والطبراني في الكبير (٥/٦١ رقم ٤٥٨٢) والدارقطني في السنن (٤٥/٣) والبيهقي في دلائل النبوة (٥/٣٨٠) والحاكم في المستدرك (٣/٥١٢ رقم ٤٢٧٥)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

مني دماءهم وأموالهم<sup>(١)</sup>، فكان يغشاهم في مجتمعاتهم وفي منازلهم، وفي أيام الموسم في الحج، ويدعوهم إلى التوحيد، ويذهب هنا وهناك، كما ذهب إلى الطائف يدعوهم إلى التوحيد. وإن إفراد الله جل وعلا بالعبادة، هذا أول ما بدأ به بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ؛ لأن هذا هو الأساس، وهكذا يجب على الدعاة أن يهتموا بهذا الأمر، وأن يجعلوا الدعوة إلى التوحيد هي أهم شيء في دعوتهم.

فقد أتى بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بالإخلاص، إخلاص العبادة لله عزوجل، وترك عبادة ما سوى الله من الأولياء والصالحين أو غيرهم، هذا هو دين الرسل، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَىٰ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِّي أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الظَّاغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦] فهذا هو منهج الرسل عليهم الصلاة والسلام، الدعوة إلى عبادة الله، وترك عبادة ما سواه، وبقية الإصلاحات تأتي تبعاً لذلك.

والله جل وعلا لا يقبل من الأعمال إلا ما كان خالصاً لوجهه، ليس فيه شرك، وأيضاً لابد أن يكون العمل موافقاً لما شرعه الله سبحانه وتعالى، فالله لا يقبل العمل الذي فيه بدعة

(١) أخرجه البخاري (رقم ١٣٩٩، ٢٩٤٦) ومسلم (رقم ٢٠، ٢١).

ولا ما كان فيه شرك ، قال تعالى : ﴿ فَنَّ كَانَ يَرْجُو أَلِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةَ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠] ، وقال تعالى : ﴿ وَأَغْبَدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [النساء: ٣٦] لم يقتصر على الأمر بعبادة الله ، بل نهى عن الشرك ؛ لأن عبادة الله لا تقبل إذا كان فيها شرك ، والكفر بالطاغوت مقدم على الإيمان بالله : ﴿ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالظَّلْفُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ بِالْمُرْءَةِ أَلْوَثَقَ لَا أَنْفَصَاهَا ﴾ [البقرة: ٢٥٦] .

وهذا هو معنى لا إله إلا الله ، فهي مكونة من نفي وإثبات ، نفي الشرك ، وإثبات التوحيد ، (لا إله) إبطال لجميع المعبودات (إلا الله) إثبات لعبادة الله وحده ، فالله لا يقبل من الأعمال إلا ما كان خالصاً لوجهه ، ولا يقبل العمل الذي فيه بدعة ومخالفة لمنهج الرسول ﷺ ، قال ﷺ : «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup> ، وفي رواية : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(٢)</sup> ولذلك قال العلماء : إن العمل لا يقبل إلا بشرطين : الشرط الأول : الإخلاص لله عز وجل ، والشرط الثاني : المتابعة للرسول ﷺ ، فإذا احتل أحد

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٧١٨/١٨) والبخاري تعليقاً في كتاب الاعتصام ، باب إذا اجتهد العامل أو الحاكم فأخطأ خلاف الرسول من غير علم فحكمه مردود.

(٢) أخرجه البخاري رقم (٢٦٩٧) ومسلم (رقم ١٧١٨/١٧).

الشرطين؛ لم يقبل هذا العمل، ولم يكن عملاً صالحًا.

وأخبر جل وعلا أن من عبد ما يستحسن من الأصنام والأولياء والأشجار والأحجار والقبور، ولم يرجع في العبادة إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وإنما اعتمد على الاستحسان أو على ما تهواه نفسه، ولو خالف الكتاب والسنة، أخبر الله جل وعلا أن الله قد حرم عليه الجنة وأماواه النار، قال تعالى:

﴿إِنَّمَا مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارِ﴾ [المائدة: ٧٢] يعني: منعه من دخول الجنة منعاً باتاً، فالتحرير في اللغة: المنع، فالمشاركة ممنوع من دخول الجنة باتاً، لا طمع له فيها، وأماواه النار، هذه عاقبة الشرك بالله عز وجل، وإن كانوا يقولون: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾ [ الزمر: ٣]، هؤلاء إذا ماتوا على ذلك، غير تائبين، حرم الله عليهم الجنة، وجعل النار أماواهم أبد الآباد. فالذي يريد لنفسه النجاة يتبعه لهذا، ولا يبقي على أمور الجاهلية في هذا وغيره.

وقوله رحمه الله: (وهذه المسألة هي التي تفرق الناس لأجلها بين مسلم وكافر) يعني مسألة التوحيد والشرك، جماعة صدقوا الرسول ﷺ وأمنوا به، وأخلصوا العبادة لله عز وجل، هؤلاء مؤمنون، وقوم خالفوه وبقوا على شركهم وعبادتهم، وما كان يعبده آباءهم من قبل، كما عليه أمم الكفر الذين

يعارضون الرسل؛ لأنهم يريدون البقاء على ما كان عليه آباؤهم، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُّهَا إِنَّا وَجَدْنَا آمَّةً عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ إِشْرِيمَ مُقْتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٣]، وقالوا: ﴿أَنْهَنَا أَنْ نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا﴾ [هود: ٦٢]، هذه مقالتهم وحاجتهم، وهي التمسك بما عليه الآباء والأجداد، من عبادة غير الله عز وجل.

وقوله رحمه الله: (وعندها وقعت العداوة) أي: بين الموحدين والشركين، بين المؤمنين والكافر، فإنه يجب على المؤمنين أن يعادوا الكفار، فلا تجوز محبة الكفار حتى ولو كانوا أقرب الناس، قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِعُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ الْأَيْمَنَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْنِي﴾ [المجادلة: ٢٢] فلابد من الولاء لله ولرسوله وللمؤمنين، والبراء من الكفر والكافرين، والشرك والشركين ﴿كَفَرْتُمْ وَيَدَا يَبْنَتَا وَبَيْنَكُمُ الْعَذَّوْهُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدَا حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [المجادلة: ٤] هذه ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام.

أما الذين ينادون الآن بالمحاورة بين الأديان، والمفاهمة بين الأديان، وأنها كلها أديان سماوية؛ بل بعضهم

يتجرأ ويقول: لا تكفر اليهود والنصارى. فهذا خلاف ما جاء به الرسول ﷺ، وخلاف ما جاء به القرآن، وخلاف ملة إبراهيم التي أمرنا باتباعها ﴿يَتَائِهَا الَّذِينَ مَاءْمُوا لَا تَتَّخِذُوا إِبَاءَكُمْ وَلَا خَوَانَكُمْ أَوْلَيَاءَ إِنْ أَسْتَحْبُوا الْكُفَّارَ عَلَى الْإِيمَانِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَمُنَكِّمٌ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [التوبه: ٢٣] وهو لاء يقولون: اليهود والنصارى أهل كتاب وأهل إيمان، وكلها أديان من عند الله، نتفاهم فيما بيننا ونتعاون، ولا تكفرون اليهود والنصارى. هذه دعوة الآن قائمة، وهي قضاء على الولاء والبراء بين المؤمنين والكافر، كل من لم يؤمن بالرسول محمد ﷺ فهو كافر، سواء كان كتابياً أو غير كتابي؛ لأنه بعدبعثة الرسول ﷺ لا يسع أحداً إلا أن يؤمن به، فمن لم يؤمن به فهو كافر، واليهود والنصارى لا يؤمنون بالرسول، فهم كفار، قال ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيْدِهِ لَا يَسْمَعُ بِيْ أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيٌّ وَلَا نَصْرَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسَلْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ»<sup>(١)</sup> وبعد بعثة النبي ﷺ لا يسع أحداً الخروج عن ملته، حتى إنه قال عليه الصلاة والسلام: «والله لو كان أخي موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي».

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٥٣).

فبعد بعثة النبي ﷺ ليس فيه دين صحيح غير دين الإسلام ﴿وَمَن يَتَّبِعْ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَأَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِ﴾ [آل عمران: ٨٥].

فهذه دعوة باطلة، تعقد لها الآن مؤتمرات وندوات، وتنفق فيها أموال للدعوة للتقارب بين الأديان - يسمونه - الحوار بين الأديان. سبحان الله! حوار بين إيمان وكفر؟ وبين شرك وتوحيد؟! بين أعداء الله وأولياء الله؟!

ثم قال الشيخ رحمة الله (ولا جلها شُرع الجهاد، قال الله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينَ كُفَّارٌ﴾ [الأنافاس: ٣٩]).

فالواجب علينا نحو الكفار: ثلاثة أمور:  
الأمر الأول: عداوتهم؛ لأنهم أعداء الله سبحانه وتعالى، وأعداء لرسوله.

الأمر الثاني: دعوتهم إلى الإيمان واتباع الرسول ﷺ،  
هذا أمر واجب على المسلمين.

الأمر الثالث: جهادهم إذا دُعوا إلى الإسلام وأبوا، فالواجب جهادهم وقتالهم، قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينَ كُفَّارٌ﴾ [الأنافاس: ٣٩]، فالمرحلة

الأخيرة معهم القتال، إذا كان المسلمون يطيقون القتال، قال تعالى: «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخْضُرُوهُمْ وَأَقْعُدُوهُمْ كُلَّ مَرَضَى» [التوبه: ٥] الآية، وهذه الآية فيها بيان الحكمة من الجهاد في الإسلام، وأنها: إزالة الشرك، حتى لا تكون فتنة، والمراد بالفتنة: الشرك، أي حتى لا يوجد شرك، ويكون الدين كله لله، هذا هو المقصود من الجهاد، ليس المقصود من الجهاد توسيع السلطة والاستيلاء على المالك، وحصول الثروة، ليس هذا هو المقصود، المقصود إعلاء كلمة الله عز وجل، وإزالة الشرك من الأرض، هذا هو المقصود.

وكذلك ليس المقصود من الجهاد في الإسلام الدفاع، كما يقوله بعض الكتاب المخدولين، يقولون: إن الإسلام لا يأمر بقتال الكفار؛ لأنه وحشية، لكن القتال الذي في الإسلام من أجل الدفاع، يعني: إذا اعدوا علينا نحن نقاتلهم؛ لصد العدوان فقط. سبحان الله! الله جل وعلا يقول: «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ» [التوبه: ٥]، «وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ» [الأنفال: ٣٩] المقصود بالقتال في الإسلام: نشر الدعوة، ونشر الدين، وإزالة الشرك «وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الَّذِينَ لِلَّهِ» [الأنفال: ٣٩]، هذا هو المقصود

منه ، فالقتال في الإسلام على نوعين :

**النوع الأول** : قتال دفاع ، عند عجز المسلمين .

**النوع الثاني** : قتال طلب ، عند قوة المسلمين وقدرتهم  
عليه .



## تفرق أهل الجاهلية في عباداتهم ودينهم

### المسألة الثانية

﴿إِنَّهُمْ مُتَفَرِّقُونَ فِي دِينِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿كُلُّ حِزْبٍ  
بِمَا لَدَيْهِمْ فَرَحُونَ﴾ [الروم: ٣٢] وَكَذَلِكَ فِي دُنْيَاهُمْ، وَيَرَوْنَ أَنَّ ذَلِكَ  
هُوَ الصَّوَابُ، فَأَتَى بِالاجْتِمَاعِ فِي الدِّينِ بِقَوْلِهِ : ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ  
الَّذِينَ مَا وَضَّنَ بِهِ، نُورًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ، إِبْرَاهِيمَ  
وَمُوسَى وَعِيسَى أَنَّ أَقِيمُوا الَّذِينَ وَلَا تَنْفَرُوا فِيهِ﴾ [الشورى: ١٣]، وَقَالَ  
تَعَالَى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَاتٍ سَتَّ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ [الأنعام:  
١٥٩] وَنَهَا نَارًا عَنْ مُشَابِهِتِهِمْ بِقَوْلِهِ : ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا  
وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ﴾ [آل عمران: ١٠٥]، وَنَهَا نَارًا عَنِ  
التَّفَرُّقِ فِي الدُّنْيَا بِقَوْلِهِ : ﴿وَأَغْنَصُمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا  
تَفَرَّقُوا﴾ [آل عمران: ١٠٣].

### الشرح

هذه هي المسألة الثانية من المسائل التي خالف فيها رسول الله ﷺ أهل الجاهلية، وهي أن أهل الجاهلية كانوا

متفرقين في دينهم وفي دنياهم، وصفتهم التفرق والاختلاف، كما قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [٢١] من الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَةً كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [٢٢] [الروم: ٣١، ٣٢] ، هذه صفة أهل الجاهلية من اليهود والنصارى والوثنيين، وسائر الملل الجاهلية كانوا على هذا النمط، متفرقين في دينهم، كل منهم له دين ينادي به وينتسب إليه، النصرانية تدعو إلى النصرانية، واليهودية تدعو إلى اليهودية، وكل من الديانتين يكفر الديانة الأخرى، كما قال تعالى : ﴿ وَقَاتَ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَاتَ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتَلَوَّنُ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٣] [البقرة: ١١٣] أي بين الله سبحانه وتعالى من هو على الحق ومن هو على الباطل، ودين الله واحد، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا حَلَّتُ الْحِنَّ وَالْإِنَّ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ [٥٦] [الذاريات: ٥٦] ، وقال : ﴿ يَتَأْيِهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَأَرْبَكُ الَّذِي خَلَقْتُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [٢١] [البقرة: ٢١] .

فدين الله واحد لجميع الخلق من يهودي ونصراني

ووثني وعربي وعجمي، فدين الله واحد، وهو عبادته وحده لا شريك له؛ لكن هؤلاء فرقوا دينهم وصار لكل طائفة منهم دين يختلف عن الدين الآخر، فاليهود أنفسهم كانوا مختلفين فيما بينهم، والنصارى كانوا مختلفين، كانوا فرقاً مختلفة، وهم إلى الآن على اختلاف.

وكذلك العرب الوثنيون متفرقون في عبادتهم، منهم من يعبد الشمس، ومنهم من يعبد القمر، ومنهم من يعبد الأصنام، ومنهم من يعبد الملائكة، ومنهم من يعبد الأولياء والصالحين، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار.

هذه حالة أهل الجاهلية من كتابيين وأمييين، لا يجمعهم دين، وعندهم حزبيات ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾ [الروم: ٣٢] وهذا من تمام العقوبة والابتلاء؛ كون الإنسان يفرح بما هو عليه من الباطل، كان الواجب العكس، وأن الإنسان يخاف من الضلال، ويخاف من الانحراف، وي الخاف من الهالك، لكن هؤلاء بالعكس ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾ [الروم: ٣٢] دون النظر إلى كون ما هو عليه حقاً أو باطلًا، المهم أنها نحلّة آبائهم وأجدادهم وقومهم وعشيرتهم، ولا يهمهم حق أو باطل، وهذا من الابتلاء والامتحان، إذا فرح الإنسان بالباطل، بهذه عقوبة؛ لأنه إذا فرح بالباطل فلن يتحول عنه.

هذه صفة أهل الجاهلية، والله جل وعلا نهانا عن ذلك، فقال تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [٢١] منَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا يَشْيَعُونَ ﴾ [٣٢] الروم : ٣٢، ٣١ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا يَشْيَعُونَ لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ مُمْمَأْ يُنَتَّهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [١٥٩] الأنعام : ١٥٩، وأنزل على رسوله ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الَّدِينِ مَا وَصَّنَّا لَكُمْ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكُمْ وَمَا وَصَّنَّا لَكُمْ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِمُوا الدِّينَ وَلَا تَنْفَرُوا فِيهِ ﴾ [١٣] الشورى : ١٣ هذا هو الذي شرعه الله، إقامة الدين الذي هو دين نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد، صلى الله وسلم عليهم أجمعين، وهو دين الأنبياء جميعاً، لكن ذكر هؤلاء؛ لأنهم أفضل الرسل وأولوا العزم، الخمسة، نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد - صلى الله وسلم عليهم - هم أولوا العزم وأفضل الرسل، وأخذ الله الميثاق من جميع الرسل، وعلى الخصوص على هؤلاء الخمسة، قال تعالى : ﴿ وَلَذِذَنَا مِنَ الَّذِينَ مِيشَقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ فُوجٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ وَلَذِذَنَا مِنْهُمْ مِيشَقاً غَلِظَاً ﴾ [٧] الأحزاب : ٧] وجميع الرسل دينهم واحد، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، هذا دين جميع الرسل عموماً، والخمسة خصوصاً، لا يقبل الاختلاف ولا التفرق، فلا يكن لكل واحد دين، ولا لكل طائفة دين، وإنما دين

الجميع واحد، هو دين الله جل وعلا على جميع الخلق ﴿وَمَا  
خَلَقْتُ الْجِنَّاً وَالْإِنْسَاً إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦].

جميع الخلق الجن والإنس يجب أن يكون دينهم واحد، هو التوحيد، وإفراد الله بالعبادة جل وعلا، والعبادة بينها على ألسن الرسل، ما وكلها إلى الناس؛ بل أنزل علينا كتاباً وأرسل إلينا رسلاً، وقال: هذا هو الدين، وهذه هي العبادة. وهي توقيفية، والدين توقيفي، ليس من حق الناس أن يشرعوا لهم أدياناً؛ بل هذا من حق الله سبحانه وتعالى، هو الذي يشرع الدين ﴿أَمْ لَهُمْ شَرَكَوْا شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الَّذِينَ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾ [الشورى: ٢١]، هذا إنكار منه سبحانه وتعالى، فالدين هو ما شرعه الله، وأنزله في كتبه، وعلى ألسن رسله، عليهم الصلاة والسلام، فهو توقيفي، والرسل إنما هم مبلغون عن الله جل وعلا، يبلغون عن الله ما شرعه لعباده، هذه وظيفة الرسل عليهم الصلاة والسلام، وهم متبعدون بهذا الدين مثل غيرهم، عباد يعبدون الله جل وعلا بهذا الدين الذي شرعه لهم، ولأمهم.

وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلَفُوا  
مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [آل عمران: ١٠٥] هذا نهي لنا أن نكون مثل أهل الجاهلية الذين تفرقوا في دينهم

واختلفوا، ولم يكن هذا عن جهل منهم، وإنما هو عن هوى  
 ﴿مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ﴾ تركوا البيانات واتبعوا الهوى، فالذى  
 حملهم على هذا التفرق هو الهوى -؛ والعياذ بالله - اتخذوا  
 أهواهم آلهة من دون الله عز وجل ، والله جل وعلا لم يترك  
 حجة لأحد ، أرسل الرسل وأنزل الكتب ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي  
 هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدًى إِلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَوْنَ﴾ [٢٨] وَالَّذِينَ كَفَرُوا  
 وَكَذَّبُوا بِعَايَاتِنَا أُولَئِكَ أَضَحَّبُ النَّارَ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ﴿ [البقرة: ٣٨، ٣٩] .

فالله جل وعلا ما ترك الناس ،منذ أن أهبط آدم إلى  
 الأرض ، لم يترك الناس بلا دين وبلانبي ؛ بل ما زال جل وعلا  
 يرسل الرسل متتابعة ، ويشرع للناس الدين وبينه لهم ، إلى أن  
 ختمهم بمحمد ﷺ ، الذي لا تنسخ ملته حتى تقوم الساعة ،  
 ومدادها الكتاب والسنة ، فما فيه وقت من الأوقات إلا وهناك  
 دين الله جل وعلا جاءت به الرسل ، ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَّ فِيهَا  
 نَذِيرٌ﴾ [فاطر: ٢٤] ، ﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى  
 اللَّهِ حَجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُولِ﴾ [النساء: ١٦٥] ليس لأحد حجة ﴿أَنْ تَقُولُوا مَا  
 جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ﴾ [المائدة: ١٩] فالله  
 جل وعلا أقام الحجة على الخلق .

لكن أهل الجاهلية خالفوا ما جاءت به الرسل ، لا عن

جهل، وإنما هو عن عناد واتباع للهوى، خصوصاً اليهود والنصارى فهم على علم بذلك؛ ولذلك سماهم الله أهل الكتاب، من باب العيب عليهم، أنهم أهل كتاب وأهل علم، ومع هذا يخالفون أمر الله سبحانه وتعالى، ويتبعون أهواءهم. نهى الله هذه الأمة أن تسلك هذا المسلك الجاهلي، وأمرهم أن يتمسكون بالدين الذي أنزله على رسوله ﷺ، والذي سار عليه صحبة الرسول ﷺ، وخلفاؤه الراشدون، هذا هو الدين الذي يجب أن تتمسك به الأمة إلى أن تقوم الساعة، وإذا اختلفوا في شيء أن يردوه إلى الكتاب والسنة «فَإِنْ تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ» [ النساء : ٥٩].

والاختلاف من طبيعة البشر، لكن الله جل وعلا أحالنا على الكتاب والسنة إذا اختلفنا ولا ندرى أينما المصيب، نرجع إلى الكتاب والسنة، فمن شهد له الكتاب والسنة بأنه حق أخذنا به، وما شهدا أنه غير حق تركناه؛ لأن هدفنا اتباع الحق، لا الانتصار للآراء، أو تعظيم الآباء والأجداد أو الشيوخ، ليس هذا شأن المسلمين، الحق هو ضالة المؤمن؛ أين وجده أخذه، الهدف الحق «إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ» [ النساء : ٥٩] من بقائكم على النزاع «وَأَحَسَنُ تَأْوِيلًا» [ النساء : ٥٩] يعني: أحسن عاقبة. وهذا من رحمة الله سبحانه وتعالى لنا؛

أنه أبقى فينا ما يحل النزاع ويدل على الحق ، وهو كتابه ، ولهذا قال : « وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ » [آل عمران: ١٠٣] وهو القرآن « جَمِيعًا » ليس ببعضكم فقط ، بل جميعاً ، أي جميع الخلق عموماً ، وهذه الأمة خصوصاً « وَلَا تَفَرُّوا وَإِذْ كُرِّمْتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ فَالَّذِي يَنْهَا فَلَوْبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَاعَ حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِّنْهَا » [آل عمران: ١٠٣] « شَفَاعَ حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ دِينُ الْجَاهْلِيَّةِ فَأَنْقَذَكُمْ مِّنْهَا » [آل عمران: ١٠٣] أنقذكم بالإسلام ، وبهذا القرآن ، فاشكروا نعمة الله عز وجل . والاعتصام بحبل الله هو الاعتصام بالكتاب ؛ لأن الكتاب هو حبل الله الممدود الذي من تمسك به نجا ، ومن أفلت منه هلك .

هذا ما قصه الله علينا من حالة أهل الجاهلية : أنهم « فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا يَشْيَعُونَ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ » [الروم: ٣٢] ، ثم نهانا عن ذلك ، نهانا أن نتشبه بهم ، ثم أمرنا بالاعتصام بكتابه الذي هو أمان من الاختلاف وأمان من النزاع والهلاك ، فلا نجاة إلا بالاعتصام بكتاب الله جل وعلا ، وسنة رسوله ﷺ « وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرُّوا » [آل عمران: ١٠٣] ، فأهل الجاهلية متفرقون في دينهم ، كما قال تعالى : « كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ » [الروم: ٣٢] مسروروں بمذهبهم ، وإن كان

باطلاً. وكذلك كانوا متفرقين في دنياهم؛ لأن من ضيع الدين ضيع الدنيا، فكانوا في دنياهم متفرقين لا يجمعهم جماعة؛ بل كل قبيلة تحكم نفسها بنفسها، وكل قبيلة تستبيح دماء القبيلة الأخرى وأموالها.

هذه حالة العرب قبلبعثة الرسول ﷺ، لما ضيعوا دينهم ضيوا دنياهم، وصار الخوف والقلق والجوع ملازماً لهم دائماً، وكانت الجاهلية كلها حروب، وكلها غارات وثارات، حتى الإخوة يتقاتلون في الجاهلية، فالاؤس والخرج في المدينة هم أخوة من ناحية النسب، قبيلة واحدة قحطانية، لكن قامت بينهم حرب طاحنة استمرت أكثر من مئة سنة، يسمونها «حرب بعاث» بين الأوس والخرج، وكان اليهود يوقدونها، فلما بعث الله نبيه محمداً ﷺ، وهاجر إلى المدينة، جمعهم الله به، وطفئت الحروب، وتآخى المسلمون، وصاروا يداً واحدة مع الرسول ﷺ، وهذا ما ذكرهم الله به ﴿وَإِذْ كُرُوا نَعْمَتَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعَدَّاءَ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْرَاجًا﴾ [آل عمران: ١٠٣] ألف الله بين قلوبهم بالإسلام، وانطفأت الحروب التي بينهم، وصلحت دنياهم، كذلك بقية قبائل العرب لما دخلوا في الإسلام، صلحت دنياهم لما صلح دينهم، وأمنوا على دمائهم وأموالهم، وصاروا يسرون في الأرض آمنين،

وصار العربي يلقى العربي الآخر من أي قبيلة فلا يعرض له بسوء؛ بل سادت المحبة بينهم، تآخوا في دين الله عز وجل.

وقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾

[الأنعام: ١٥٩] هذه براءة من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيئاً، أي: أحزاباً؛ لأن المطلوب أن يكون الدين واحداً، وأن يكون الناس جماعة واحدة على الدين، هذا هو الذي أمر الله به سبحانه وتعالى، فمن كان كذلك فالرسول ﷺ يواليه، وهو وليه، أما من فرق دينه وبقي على النزاع، وبقي على أمر الجاهلية، فالرسول بريء منه.

يبقى أن نعرف حقيقة الاختلاف، أو الخلاف، في المسائل الفقهية. فالخلاف واقع و موجود الآن في أمور الفقه، فهل هذا من الاختلاف المذموم؟

نقول: الاختلاف على قسمين:

**القسم الأول:** الاختلاف في الدين، كالاختلاف في العبادة والعقيدة، وهذا اختلاف مذموم ومحرم؛ لأن الدين ليس مجالاً للاجتهاد، وليس مجالاً للاراء، بل الدين توثيقي، والعقيدة توثيقية، لا مجال للاجتهاد فيها، علينا أن نتمسك بما شرعه الله لنا من الدين ومن العقيدة، دون أن نتدخل بآرائنا واجتهاداتنا. كذلك العبادة توثيقية؛ ما جاءنا به دليل عملنا به،

وما ليس عليه دليل فإنه بدعة يجب علينا تركه؛ لحديث: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(١)</sup>، وحديث: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»<sup>(٢)</sup>، فأمور العقيدة وأمور العبادة وأمور الدين عموماً لا مجال للخلاف فيها أبداً، وإنما تتبع فيها النصوص من الكتاب والسنة، وما كان عليه سلف هذه الأمة.

القسم الثاني: الاختلاف فيما للرأي فيه مجال، أو ما هو مسرح للاجتهداد من مسائل الفقه، واستنباط الأحكام من الأدلة، هذا يقع فيه الاختلاف؛ لأن مدارك الناس تختلف في الاستنباط من النصوص، ومسائل الإجماع محصورة، ولا يجوز مخالفتها. لكن ما ليس عليه إجماع من المسائل الاجتهادية التي هي مجال للاجتهداد فالله جل وعلا أعطى كل عالم بحسب مخصوصه به من المدارك والفهم، وما يصل إليه من النصوص، والاجتهداد مشروع في ذلك، وقد حصل الاجتهداد في عهده بِسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ كما هو معروف، فهذا اختلاف

(١) تقدم ص ٢٥ .

(٢) أخرجه النسائي (٣/٢٠٩ - ٢١٠ / ١٥٧٧ رقم) واللفظ له وأبو داود (٥/١٢) - (٥/٤٤) رقم ٤٦٠٧ وابن ماجه (١/٣٠ - ٣١ / ٤٢) رقم الترمذى (٥/٤٤) - (٥/١٣) رقم ٢٦٨١) بنحوه وأخرج الإمام مسلم قطعة منه «وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلاله» (رقم ٨٦٧).

في الاجتهاد، وليس اختلافاً في العقيدة ولا في الدين، وإنما هو اختلاف في مسائل الفقه، وكان الناس في عهد النبي ﷺ يجتهدون ويختلفون. وهذا الاجتهاد على قسمين:

قسم ظهر الدليل مع أحد الطرفين المختلفين فيه فيجبأخذ ما عليه الدليل، وترك ما لم يقم عليه الدليل، فتعرض آراء الفقهاء على الدليل، فما دل عليه الدليل وجب الأخذ به وترك ما خالفه، ويجب على المجتهد الذي لم يوفق للصواب وخالف الدليل أن يقبل الحق ويرجع إلى الصواب، ولا يجوز له الاستمرار في الاجتهاد الخاطئ، ولا يجوز لنا أن نتبعه على الاجتهاد الخاطئ، والأئمة يوصوننا بهذا ويقولون: اعرضوا أقوالنا على الكتاب والسنة، فالإمام أبو حنيفة رحمه الله يقول: «إذا جاء الحديث عن الرسول ﷺ فعلى الرأس والعين، وإذا جاء الحديث عن صاحبة رسول الله ﷺ فعلى الرأس والعين، وإذا جاء الحديث عن التابعين فنحن رجال وهم رجال». هذا كلام الإمام أبي حنيفة، أقدم الأئمة الأربع.

والإمام مالك رحمه الله يقول: «كلنا راد ومردود عليه إلا صاحب هذا القبر». يعني: رسول الله ﷺ، ويقول رحمه الله: «أو كلما جاءنا رجل أجدل من رجل،

تركنا مانزل به جبريل على محمد لجدل هؤلاء؟!» هذا كلام الإمام مالك رحمه الله.

ويقول رحمه الله: «لا يصلح آخر هذه الأمة ما أصلح أولها»، ما هو الذي أصلح أولها؟ الكتاب والسنة. هذا كلام الإمام مالك رحمه الله.

والإمام الشافعي رحمه الله يقول: «أجمع المسلمين على أن من استبانت له سنة رسول الله ﷺ، لم يكن له أن يدعها لقول أحد»، ويقول رحمه الله: «إذا خالف قولي قول رسول الله ﷺ، فاضربوا بقولي عرض الحائط»، ويقول رحمه الله: «إذا صح الحديث فهو مذهبي». هذه كلمات الشافعي رحمه الله<sup>(١)</sup>.

والإمام أحمد رحمه الله يقول: «عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، يذهبون إلى رأي سفيان! والله تعالى يقول: ﴿فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [النور: ٦٣] أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة الشرك، لعله إذا رد بعض قوله - يعني الرسول ﷺ - أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك».

---

(١) انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء (١٠ / ٣٤ - ٣٥).

إذاً، هذه أقوال الأئمة المجتهدین، اجتهدوا عن علم وعن أهلية للاجتہاد، لكن لم یَدْعُوا لأنفسهم العصمة، بل أوصوا أن یؤخذ من أقوالهم ما وافق الدليل، فيجب على الحنبلی إذا رأى الدليل مع الشافعی أن یأخذ بقول الشافعی، وواجب على الشافعی إذا رأى الدليل مع الحنفی أن یأخذ بقول الحنفی، وواجب على المالکی إذا رأى الدليل مع الحنبلی أن یأخذ بقول الحنبلی؛ لأن الغرض هو اتباع الدليل، ليس الغرض قول فلان ولا فلان، فلا یتعصّبون لأئمتهم، وإنما یتعصّبون للدليل فقط. وهذا شیخ الإسلام ابن تیمیة والإمام ابن القيم والإمام محمد بن عبد الوهاب كلهم يأمرُون بهذا ويقولون: انظروا في أقوال العلماء، فخذلوا ما قام عليه الدليل. وكلامهم في هذا معلوم من كتبهم.

هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة، لا تعصب، لكن ليس معنى هذا أن نرفض المذاهب ونتركها؛ بل نستفيد من المذاهب ومن فقه الأئمة؛ لأنه ثروة عظيمة، لكن نتابع الدليل، من كان معه دليل أخذها بقوله، هذا هو الواجب.

ومن لا یعرف الدليل یسأل أهل العلم، قال تعالى: ﴿فَسَأَلُوا أَهْلَ الْذِكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [٤٣] [النحل: ٤٣]؛ لأنك تريد براءة الذمة، فإذا كنت تعرف، فالحمد لله، خذ بالدليل،

وإذا كنت لا تعرف تسؤال أهل العلم، هذا هو الواجب .  
 القسم الثاني من هذا: الاجتهاد الفقهي ما لم يظهر فيه دليل مع أحد القولين؛ بل كلا القولين محتمل، فهذا لا إنكار في مسائل الاجتهاد، ما دام لم يتراجع شيء منها بالدليل، فلا إنكار على من أخذ بقول من الأقوال؛ شريطة ألا يكون عنده تعصب أو هوى، وإنما قصده الحق؛ لذلك لا ينكر الحنبلي على الشافعي، ولا ينكر الشافعي على المالكي، والأئمة الأربع وأتباعهم إخوة على مدار الزمان، والله الحمد، ما وقع بينهم عداوات، ولا وقع بينهم حزازات، وإن وقع شيء من ذلك فإنما هو من بعض المتعصبة، الذين لا عبرة بهم، لكن جمهور أصحاب المذاهب الأربع - والحمد لله - ليس بينهم عداء ولا تفرق ولا حزازات، يتزاوجون، ويصلون بعضهم خلف بعض، ويسلم بعضهم على بعض، ويتأخرون، مع أن عندهم اختلاف في بعض المسائل الاجتهادية المحتملة، التي لم يظهر رجحان بعضها على بعض، ومن هنا قالوا الكلمة المشهورة: «لا إنكار في مسائل الاجتهاد».

فإذا كان أهل بلد على قول من هذه الأقوال الاجتهادية التي لم يظهر ما يخالفها ولا ما يعارضها، مجتمعين على رأي من هذه الآراء الفقهية، فلا يسوغ لأحد أن يفرق هذا الاجتماع، بل ينبغي الوفاق وعدم الاختلاف .

اعتبارهم مخالفة ولِيُّ الْأَمْرِ فضيلة  
وطاعته والانقياد له ذلة ومهانة

### المُسَأَلَةُ التَّالِثَةُ

[إِنَّ مُخَالَفَةَ وَلِيِّ الْأَمْرِ وَعَدَمَ الْاِنْقِيَادِ لَهُ فَضِيلَةٌ، وَالسَّمْعُ  
وَالطَّاعَةُ لَهُ ذُلُّ وَمَهَانَةٌ، فَخَالَفَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَأَمْرٌ بِالسَّمْعِ  
وَالطَّاعَةِ لَهُمْ وَالنَّصِيحَةِ، وَغَلَظَ فِي ذَلِكَ وَأَبْدَى وَأَعَادَ.

وَهَذِهِ الْمَسَائِلُ الْتَّلَاثُ هِيَ الَّتِي جَمَعَ بَيْنَهَا فِيمَا صَحَّ عَنْهُ  
فِي الصَّحِيحِ أَنَّهُ قَالَ : «إِنَّ اللَّهَ يَرْضَى لَكُمْ ثَلَاثًا : أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلَا  
تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَأَنْ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ، وَأَنْ  
تَنَاصِحُوا مَنْ وَلَآهُ اللَّهُ أَمْرَكُمْ»<sup>(١)</sup> . وَلَمْ يَقُعْ خَلَلٌ فِي دِينِ النَّاسِ  
وَدُنْيَا هُمْ إِلَّا بِسَبِيلِ الْإِخْلَالِ فِي هَذِهِ الْتَّلَاثِ أَوْ بِعِضِهَا . ]

### الشَّرْح

من مسائل الجاهلية: أنهم لا يخضعون لولي الأمر،  
ويرون أن هذا ذلة، ومعصية الأمير يعتبرونها فضيلة وحرية؟

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٧١٥).

ولذلك لا يجمعهم إمام، ولا يجمعهم أمير؛ لأنهم لا يخضعون، وعندهم أنفة وكبر.

فجاء الإسلام بمخالفتهم وأمر بالسمع والطاعة لولي الأمر المسلم؛ لما في ذلك من المصالح، قال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْتُمْ مُنْكَرٌ﴾ [النساء: ٥٩] فأمر بطاعة ولاة الأمور، والرسول ﷺ حدد ذلك في غير المعصية، فقال: «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»<sup>(١)</sup> وقال: «إنما الطاعة بالمعروف»<sup>(٢)</sup>، فتجب طاعة ولبي الأمر في غير معصية الله، إذا أمر بمعصية فلا يطاع، لكن لا يخالف في بقية الأمور، لا يطاع في هذه المسألة خاصة التي فيها معصية، أما بقية الأمور فلا تنتقض بيعته بسبب ذلك، ولا يخالف، ما دام أنه على الإسلام؛ لما في طاعة ولاة الأمور من اجتماع الكلمة، وحقن الدماء، واستباب الأمن، وإنصاف المظلوم من الطالم، ورد الحقوق إلى أصحابها، والحكم بين الناس بالعدل، حتى ولو كان ولبي الأمر غير مستقيم في دينه، حتى

(١) أخرجه أحمد في المسند (١٣١/١) وصححه الألباني في صحيح الجامع (رقم ٧٥٢٠).

(٢) أخرجه البخاري بلفظ: «لا طاعة في معصية، إنما الطاعة في المعروف» (رقم ٧٢٥٧)، ومسلم (رقم ٣٩/١٨٤٠).

ولو كان فاسقاً، ما لم يصل إلى الكفر، كما قال ﷺ: «اسمعوا وأطعوا، إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم عليه من الله برهان»<sup>(١)</sup>، فما دامت معاصيه دون الكفر، فإنه يُسمع له ويطاع، وفسقه على نفسه، لكن ولaitه وطاعته لمصلحة المسلمين.

ولهذا لما قيل لبعض الأئمة: إن فلاناً فاسق لكنه قوي، وإن فلاناً صالح لكنه ضعيف، أيهما يصلح للولاية؟ قال: الفاسق القوي؛ لأن فسقه على نفسه، وقوته للمسلمين. أما هذا الصالح فإن صلاحه لنفسه وضعفه يضر المسلمين.

فيُسمع له ويطاع وإن كان فاسقاً في نفسه، بل وإن جار وإن ظلم، يقول رسول الله ﷺ: «أطع وإن أخذ مالك وضرب ظهرك»<sup>(٢)</sup>؛ لأن في طاعته مصلحة أرجح من المفسدة التي هو عليها، ولأن مفسدة الخروج عليه أعظم من مفسدة البقاء على طاعته وهو عاص؛ لأن في الخروج عليه سفكًا للدماء وإخلالًا بالأمن وتفريقًا للكلمة.

وماذا حصل للذين خرجموا على الأمراء وولاة الأمور

(١) أخرجه البخاري (رقم ٧٠٥٦)، ومسلم (رقم ٤٢/١٧٠٩).

(٢) أخرجه مسلم (رقم ١٨٤٧).

مما قصّه التاريخ؟ ماذا حصل لما إن نازحةً من الشذاذ في عهد عثمان رضي الله عنه قاموا وشقوا عصا الطاعة وقتلوا أمير المؤمنين عثمان؟ ماذا حصل على المؤمنين من النكسات إلى الآن؟ بسبب الخروج على أمير المؤمنين وقتلها؟ فلا يزال المسلمون يعانون من النكسات المتواترة والمفاسد، وكذلك في حق بقية الولاة الصبر على طاعته وإن كان فيه مفسدة جزئية أخف من مفسدة الخروج عليه؛ فلذلك أوجب النبي ﷺ طاعته ما لم يخرج عن الإسلام، ولو كان فاسقاً، ولو كان ظالماً، فإنه يصبر على هذه المفاسد الجزئية؛ درءاً للمفسدة العظيمة، وارتكاب أخف الضررين لدفع أعلاهما، هذا شيء معروف. وما من قوم خرجوا على إمامهم إلا كانت المفسدة في الخروج عليه أعظم من المفسدة في الصبر على طاعته.

وهذا فرق ما بين أهل الجاهلية: وأهل الإسلام في مسألة ولادة الأمور، أهل الجاهلية لا يرون الطاعة لولادة الأمور، ويرون ذلك ذلة. وأما الإسلام: فإنه أمر بطاعة ولادة الأمور المسلمين، وإن كان عندهم شيء من الفسق في أنفسهم، أو عندهم ظلم للناس، يصبر عليهم؛ لأن في ذلك مصالح للمسلمين، وفي الخروج عليهم مضار للمسلمين أعظم من المفاسد التي في البقاء على طاعتهم مع انحرافهم

الذي لا يخرجهم عن الإسلام، هذه القاعدة العظيمة التي جاء بها الإسلام في هذا الأمر العظيم. وأما أهل الجاهلية - كما سبق - لا يرون انعقاد ولاية، ولا يرون سمعاً ولا طاعة، ومثلهم الأمم الكافرة الآن، الذين يقولون بالحربيات والديمقراطيات، ماذا تكون مجتمعاتهم الآن؟ همجية، بهيمية، قتل وسلب وفساد أعراض، وشر واضطراب أمن، وهم دول كبرى، وعندهم أسلحة، وعندهم مدمرات، لكن حالتهم حالة بهيمية - والعياذ بالله - لأنهم باقون على ما كانت عليه الجاهلية.

وأمر النبي ﷺ بالسمع والطاعة لهم، وأمر بالنصحة لهم سرّاً، بينهم وبين الناصح. وأما الكلام فيهم وسبهم واغتيابهم؛ فهذا من الغش لهم؛ لأنه يؤلّب الناس عليهم ويفرح أهل الشر، وهذا من الخيانة لولاة الأمور. أما الدعاء لهم وعدم ذكر معائبهم في المجالس، فهو من النصححة لهم، ومن كان يريد أن ينصح الإمام فإنه يوصل النصححة إليه في نفسه، إما مشافهة، وإما كتابة، وإنما بأن يوصى له من يتصل به ويبلغه عن هذا الشيء؛ وإذا لم يتمكن فهو معدور.

أما أنه يجلس في المجالس أو على المنابر أو أمام أشرطة ويسب ولاة الأمور ويعيّبهم، فهذا ليس من النصححة،

وإنما هو من الخيانة لولاة الأمور، والنصيحة لهم تشمل الدعاء لهم بالصلاح، وتشمل ستر عيوبهم وعدم إفشارها على الناس، وكذلك من النصيحة لهم: القيام بالأعمال التي يكلونها إلى الموظفين، ويعهدون بها إلى الولاة في القيام بها، هذا من النصيحة لولاة الأمور.

ثم قال الشيخ رحمه الله :

وهذه الثلاث هي التي جمع بينها فيما صح عنه في أنه قال : «إِنَّ اللَّهَ يُرِضِي لَكُمْ ثَلَاثًا» : أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلَا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَأَنْ تَعْتَصُمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرَقُوا ، وَأَنْ تَنَاصِحُوا مِنْ وَلَاهُ اللَّهُ أَمْرُكُمْ<sup>(١)</sup> وَلَمْ يَقُعْ خَلْلٌ فِي دِينِ النَّاسِ وَدُنْيَا هُمْ إِلَّا بِسَبِيلِ الْإِخْلَالِ بِهَذِهِ الصَّفَاتِ أَوْ بِعِصْبَرِهَا .

يقول الشيخ رحمه الله : وقد جمع النبي ﷺ هذه المسائل الثلاث ، يعني : التي تقدم ذكرها ، وهي :

**المسألة الأولى** : أن أهل الجاهلية كانوا يعبدون الأولياء والصالحين ، ويقولون : «**وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شَفَعَتُونَا عِنْدَ اللَّهِ**» [يونس: ١٨] .

**والمسألة الثانية** : أن أهل الجاهلية كانوا متفرقين في

(١) تقدم في ص ٤٧ .

دينهم ودنياهם .

**والمسألة الثالثة:** أنهم لا يخضعون لولي الأمر، ويررون ذلك ذلة ومهانة. هذه المسائل الثلاث جمعها رسول الله ﷺ الذي أُتي جوامع الكلم وفصل الخطاب في كلمة واحدة، وذلك في قوله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ يَرْضِي لَكُمْ ثَلَاثًا: أَنْ تَعْبُدُوهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْتَصِمُوا بِحَبْلٍ جَمِيعًا وَلَا تُفْرِقُوا، وَأَنْ تَنْاصِحُوا مَنْ وَلَأَهُ اللَّهُ أَمْرَكُمْ»<sup>(١)</sup>.

**الأولى:** أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، ويدخل في الشرك عبادة الأولياء والصالحين .

**الثانية:** أن تعتصموا بحبل الله جمِيعاً ولا تفرقوا، عكس ما كان عليه أهل الجاهلية من أنهم كانوا متفرقين في دينهم ودنياهم، وحبل الله هو القرآن، والاعتصام به هو أن تتمسكون به، فتعملوا بما أمركم به، وتجتنبوا ما نهاكم عنه؛ لأن القرآن هو المنهج الرباني الكفيل بمصالح العباد في دينهم ودنياهم، فالتمسك به رحمة، وعدم التمسك به عذاب وشقاء .

**الثالثة:** أن تناصحوا من ولأه الله أمركم، وهذا بخلاف ما كان عليه أهل الجاهلية الذين لا ينقادون لولي الأمر، وهذا

(١) تقدم في ص ٤٧ .

فيه الأمر بالانقياد لولي الأمر، ومناصحته وطاعته، وعدم الخروج عليه، وعدم الكلام فيه أمام الناس وذكر عيوبه ونشر عيوبه بين الناس، لأن هذا من الخيانة لولي الأمر، ليس هذا من النصيحة، وإن كان بعض الناس يزعم أن هذه نصيحة، فهذه ليست نصيحة، وإنما هذا تشهير وشر، وإلقاء للعداوة بين الوالي والرعية، وليس فيه مصلحة أبداً، بل هو مضره محضة.

ثم يَبَيَّنُ - رحْمَهُ اللَّهُ - أَنَّ الْخَلْلَ الَّذِي يَقْعُدُ فِي دِينِ النَّاسِ، وَدُنْيَا هُمْ، إِنَّمَا سببُهُ الْإِخْلَالُ بِهَذِهِ الْثَّلَاثَ أَوِ الْإِخْلَالُ بِبَعْضِهَا، وَهُوَ الشُّرُكَ بِاللَّهِ، وَالتَّفْرِقُ، وَالْخُرُوجُ عَلَى وَلِيِّ الْأَمْرِ.



## التقليد الأعمى ومضاره

### المسألة الرابعة

[إِنَّ دِينَهُمْ مَبْنَىٰ عَلَىٰ أَصْوُلٍ: أَعْظَمُهَا التَّقْلِيدُ، فَهُوَ  
الْقَاعِدَةُ الْكُبْرَى لِجَمِيعِ الْكُفَّارِ، أَوْلَاهُمْ وَآخِرُهُمْ، كَمَا قَالَ  
تَعَالَى : « وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّا  
وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ مَا تَرَهُمْ مُقْتَدُونَ 】 [٢٣] [الزخرف:  
وَقَالَ تَعَالَى : « وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا<sup>١</sup>  
عَلَيْهِ مَآبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ الشَّيْطَنُ يَدْعُهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ السَّعِيرِ 】 [٢٤] [السَّعِير:  
لِقَمَان: ٢١] ، فَأَتَاهُمْ بِقَوْلِهِ : « قُلْ إِنَّمَا أَعْظَمُكُمْ بِوَحْيَةٍ أَنْ تَقُومُوا  
لِلَّهِ مَشْئَىٰ وَفُرُادَىٰ ثُمَّ تَنْفَكُرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ . . . 】 [سبأ:  
٤٦ الآية] ، وَقَوْلُهُ : « أَتَبِعُوا مَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَبِعُوا مِنْ دُونِهِ  
أَوْلِيَاءَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ 】 [الأعراف: ٣].

### الشرح

من مسائل الجاهلية: أنهم لا يبنون دينهم على ما جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام، وإنما يبنون دينهم على أصول أحدثوها هم من عند أنفسهم، ولا يقبلون التحول عنها،

منها: التقليد، وهو المحاكاة، بأن يقلد بعضهم بعضاً، وإن كان المقلد لا يصلح للقدوة، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرِيَّةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفِّهَا إِنَّا وَجَدْنَا إِبَاءَةَ نَاعَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ إِثْرِهِمْ مُقْتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٣].

ومترفوها هم: أهل الرفاهية والمال في الغالب؛ لأنهم أهل الشر وعدم قبول الحق، خلاف الضعفاء والفقراء فإن الغالب عليهم التواضع وقبول الحق. فأهل الترف هم أصحاب الجاه وأصحاب المال ﴿إِلَّا قَالَ مُتَرَفِّهَا﴾ أي أصحاب المال والجاه فيهم ﴿إِنَّا وَجَدْنَا إِبَاءَةَ نَاعَلَىٰ أُمَّةٍ﴾ [الزخرف: ٢٣] أي: على ملة ودين، وإنما متبعون لهم على دينهم، يعني: لسنا بحاجة إليكم أيها الرسل، يزعمون أن هذا يغنينهم عن اتباع الرسل عليهم الصلاة والسلام، فهذا هو التقليد الأعمى، وهو من أمور الجاهلية.

أما التقليد في الخير فهذا يسمى اتباعاً واقتداء، قال تعالى عن يوسف عليه السلام: ﴿وَأَتَّبَعْتُ مِلَّةَ إِبَاءَةٍ إِبَرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ [يوسف: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ﴾.

ولهذا قال الله تعالى في أهل الجاهلية ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ

أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَفْيَانَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ  
أَبَاكَا فَهُمْ لَا يَقْرُئُونَ شَيْئاً وَلَا يَهْتَدُونَ» [القرآن: ١٧٠] فالذى لا  
يعقل ولا يهتدى ليس محلاً للقدوة، إنما القدوة فيمن يعقل  
ويهتدى، فالتقليد الأعمى من أمور الجاهلية، وهذا يسمى  
بالتعصب؛ لأن القدوة هو رسول الله ﷺ ومن اتباه.

ثم قال الشيخ رحمه الله: وقال تعالى: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ  
أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ  
يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ» [لقمان: ٢١].

وإذا قيل للمشركين والكافرين «أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ» وهو  
القرآن «قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا أَوْلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ  
يَدْعُوهُمْ» أي يدعوك هؤلاء الآباء «إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ» ☐ ☐ ☐  
أتبعونهم للسعير؟ يعني: تقتدون بأبائكم وإن كانوا من أتباع  
الشيطان، وما لهم إلى السعير؟ العاقل يجب أنه ينظر في أمره،  
وفيمن يقلد.

ثم قال الشيخ رحمه الله: فأناهم بقوله: «قُلْ إِنَّمَا  
أَعْظُكُم بِوَحْدَةِ أَنْ تَقْوُمُوا لِلَّهِ مَثْنَى وَفَرَدَى ثُمَّ تَنَفَّكُرُوا مَا  
بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ» [سما: ٤٦]، وقوله: «أَتَيْعُوا مَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ  
رِزْكٍ وَلَا تَنَبَّئُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءُ قِيلَّا مَا تَدَّكُرُونَ» [الأعراف: ٣].

أي: أناهم رسول الله ﷺ بهذه الآية، فهم يقولون: نحن

نتمسك بما عليه آباؤنا، ولا نطيع هذا الرجل، يعنون محمداً عليه السلام . والله جل وعلا يقول : انظروا وتفكروا فيما قال لكم هذا الرجل ، تفكروا ، ولا تأخذكم العصبية ، ﴿أَن تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى﴾ [سبأ: ٤٦] جماعات وفرادى ، تنتظرون فيما دعاكم إليه محمد عليه السلام ، فإن كان حقاً وجب عليكم اتباعه ، ولا يجوز لكم البقاء على ما كان عليه الآباء والأجداد .

﴿أَن تَقُومُوا لِلَّهِ﴾ يعني : لا للهوى والعصبية ؛ بل يكون قيامكم لله ، تريدون الحق ﴿مَثْنَىٰ وَفُرَادَى﴾ اثنين اثنين ، يفكرون ويجتمعون ، ويعقدون جلسة ؛ لأن تعاون الجالسين أو الجماعة فيه رجاء الوصول إلى الحق ، أو فرادى ، أن يخلو بنفسه ويفكر ، ويتأمل ماجاء به الرسول عليه السلام ، وسيجد أنه حق فيجب عليه اتباعه ، ﴿ثُمَّ تَنَفَّكُرُوا مَا بِصَاحِبِكُم﴾ يعني محمداً عليه السلام ، الذي تقولون : إنه مجنون ، وهو ليس به جنون ؟ بل هو أعلم الرجال وأعقل الخلق عليه السلام ، وأنصح الخلق وأعلم الخلق ، عليه الصلاة والسلام ، فكيف تقولون : إنه مجنون ؟ فكروا ، انظروا في عقله ، انظروا في تصرفاته ، هل هي مثل تصرف المجنون ؟ ﴿مَا بِصَاحِبِكُم مِّنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَّكُم بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ﴾ [سبأ: ٤٦] إن لم تؤمنوا به وتتبعوه ، فإنه سيحل بكم العذاب الشديد ، فهو جاءكم ناصح لكم ، يريد لكم

الخير، ويريد لكم النجاة، ويريد لكم الصلاح والصلاح في الدنيا والآخرة، فكيف تصفونه بهذا الوصف، تقولون إنه مجنون، بدون روية وبدون تفكير وبدون تأمل لما جاء به؟

وهكذا يجب على كل عاقل أن ينظر في أقوال الناس، فيميزها وي Finchصها، ويرى الخطأ من الصواب، فيقبل الحق ويرد الخطأ، ولا يحمله التقليد الأعمى على البقاء على الباطل.



## الاحتجاج بما عليه الأكثر دون نظر إلى مستنده

### المسألة الخامسة

[إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ قَوَاعِدِهِمْ : الْاغْتِرَارُ بِالْأَكْثَرِ ، وَيَحْتَجُونَ بِهِ عَلَى صِحَّةِ الشَّيْءِ ، وَيَسْتَدِلُونَ عَلَى بُطْلَانِ الشَّيْءِ بِعُرْبَتِهِ وَقِلَّةِ أَهْلِهِ ، فَأَتَاهُمْ بِضِدِّ ذَلِكَ ، وَأَوْضَحَهُ فِي غَيْرِ مَوْضِعٍ مِنَ الْقُرْآنِ].

### الشرح

من مسائل الجاهلية: أنهم يستدلون بالأكثرين على الحق، ويستدلون بالأقلين على غير الحق، مما كان عليه الأكثر عندهم فهو الحق، وما كان عليه الأقل فهو غير حق، وهذا خطأ؛ لأن الله جل وعلا يقول: ﴿وَلَنْ تُطِعَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَلَنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾ [الأنعام: ١١٦]، ويقول سبحانه وتعالى: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٧]، ويقول سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرِهِمْ مِنْ عَهْدٍ وَإِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفَاسِقِينَ﴾ [الأعراف: ١٠٢]،

إلى غير ذلك . فالميزان ليس هو الكثرة والقلة ؛ بل الميزان هو الحق ، فمن كان على الحق - وإن كان واحداً - فإنه هو المصيب ، وهو الذي يجب الاقتداء به ، وإذا كانت الكثرة على باطل فإنه يجب رفضها وعدم الاغترار بها ، فالعبرة بالحق ، ولذلك يقول العلماء : الحق لا يعرف بالرجال ، وإنما يعرف الرجال بالحق . فمن كان على الحق فهو الذي يجب الاقتداء به .

والله جل وعلا - فيما قص عن الأمم - أخبر أن القلة قد يكونون على الحق ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ، إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ ، [هود: ٤٠] وفي الحديث - الذي عرضت فيه الأمم على النبي ﷺ رأى النبي ومعه الرهط ، والنبي ومعه الرجل ، والرجلان ، والنبي وليس معه أحد . فليست العبرة بكثرة الأتباع على المذهب أو على القول ، وإنما العبرة بكونه حقاً أو باطلًا ، فما كان حقاً - وإن كان عليه أقل الناس ، أو لو لم يكن عليه أحد ، ما دام أنه حق - يُتمسك به فإنه هو النجاة . وبالباطل لا يؤيده كثرة الناس أبداً ، هذا ميزان يجب أن يتخذه المسلم دائمًا معه .

والنبي ﷺ يقول : «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما

بدأ<sup>(١)</sup> وذلك حين يكثر الشر والفتن والضلال، فلا يبقى على الحق إلا غرباء من الناس ونزاع من القبائل، يصبحون غرباء في المجتمع البشري، والرسول ﷺ بعث العالم كله يموج في الكفر والضلال، ودعا الناس، فاستجاب له الرجل والرجلان، إلى أن تكاثروا. وكانت قريش - وكانت الجزيرة كلها، وكان العالم كله - على الضلال. والرسول ﷺ وحده يدعو الناس، والذين اتبعوه قليل بالنسبة للعالم.

فالعبرة ليست بالكثرة، العبرة بالصواب وإصابة الحق. نعم، إذا كانت الكثرة على صواب فهذا طيب، ولكن سنة الله جل وعلا أن الكثرة تكون على الباطل «وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ [١٠٣]» [يوسف: ١٠٣]، «فَإِنْ تُطْعِنَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ» [الأنعام: ١١٦].

\* \* \*

---

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٤٦).

## الاحتجاج بما عليه الأقدمون دون نظر إلى مستنده

### المسألة السادسة

الاحتجاج بالمتقدّمين، كقوله: ﴿قَالَ فَمَا بَأْلُ الْقُرُونِ الْأُولَى﴾ [ط: ٥١]، وقوله: ﴿مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي أَبَابِينَا الْأَوَّلَيْنَ﴾ [المؤمنون: ٢٤].

### الشرح

أي: إذا جاءتهم الرسل بالحق احتجوا بأبائهم، فإن موسى عليه السلام لما دعا فرعون إلى الإيمان احتج فرعون بما عليه الأولون ﴿قَالَ فَمَا بَأْلُ الْقُرُونِ الْأُولَى﴾ [ط: ٥١] ي يريد أن ياحتج بما عليه القرون الأولى التي سبقته من الكفرة، وهذه حجة باطلة، وهي حجة جاهلية. وكما قال قوم نوح لما دعاهم إلى الله، قالوا: ﴿مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُو يُرِيدُ أَنْ يَفْضُلَ عَلَيْنَا كُلُّهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَكًا مَمْلُوكًا مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي أَبَابِينَا الْأَوَّلَيْنَ﴾ [المؤمنون: ٢٤] فقابلوا دعوةنبي الله نوح بما عليه آباؤهم على أنه حق، وأن ما جاء به نوح باطل؛ لأنه مخالف لما عليه آباؤهم.

وكفار قريش يقولون: ﴿مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْإِلَهَ الْآخِرَةِ إِنْ هَذَا

إِلَّا أَخْتَلَقُ ﴿٧﴾ [ص: ٧] أي : ﴿مَا سَمِعْنَا بِهَذَا﴾ الذي جاء به محمد ﷺ ﴿فِي الْمِلَةِ الْآخِرَةِ﴾ ملة آبائهم وأجدادهم ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا أَخْتَلَقُ ﴿٧﴾﴾ كذب ، فهم وصفوا ما جاء به الرسول ﷺ بأنه كذب ، لماذا؟ لأنه مخالف لما عليه آباؤهم ، وهو عبادة الأوثان ، ولم يرجعوا إلى دين أبيهم إبراهيم وإسماعيل ؛ بل رجعوا إلى ما كان عليه آباؤهم قريباً ، وهم آباؤهم وأجدادهم في مكة من كفار قريش ، فهذه سنة الكفار ، وهذه سنة الجاهلية ؛ أن يحتجوا بمن سبقهم من الأمم .

والواجب على العقلاء أن ينظروا ما مع الرسل ، ويقارنوها بينه وبين ما عليه آباؤهم ؛ ليتبين لهم الحق من الباطل ، أمّا إغلاق الباب على أنفسهم ، يقولون : ما نقبل إلا ما عليه آباؤنا ، ولا نقبل ما يخالفه ، فهذا ليس من شأن العقلاء فضلاً عن الذين يريدون النجاة لأنفسهم .

والآن عباد القبور إذا نهوا عن عبادة القبور ، قالوا : هذا عليه البلد الفلاني ، وعليه الجماعة الفلانية ، وعلىه قرون مضت . وأصحاب المولد إذا نهوا ، قيل لهم : هذه بدعة . قالوا : هذا شيء معمول به قبلنا ، ولو كان باطلًا ما عملوه .

وهذا احتجاج أهل الجاهلية ، فليس العبرة بما عليه

الناس، وإنما العبرة بما جاء به الرسول ﷺ؛ لأن الناس يخطئون ويصيرون، لكن ما جاء به الرسول ﷺ فهو صواب قطعاً، والواجب اتباعه، والله لم يكلنا إلى آبائنا وأجدادنا، ولو كان الذي عند الآباء والأجداد يكفي ما احتجنا إلى الرسل.

وهكذا الصوفية، يقولون: أحوالنا تكفي عن اتباع الرسول، ولنا أحوال، ولنا اتصال مع الله، ونأخذ عن الله مباشرة، وأهل السنة يأخذون دينهم عن أموات - يعنون رجال السندي -، أما نحن فنأخذ ديننا عن الحي الذي لا يموت، ويقولون: الرسل إنما يحتاجهم العوام، أما الخواص فهو لاء ليسوا بحاجة إلى الرسل؛ لأنهم وصلوا إلى الله، وعرفوا، وليسوا بحاجة إلى الرسل، هكذا يقول لهم الشيطان، ويقول: إن أصحاب الطرق لا يحتاجون للرسل؛ لأنهم يأخذون عن الله مباشرة. وهذا من دين الجاهلية، والواقع كثيرة من هذا النوع.

## الاستدلال بما عليه أهل القوة بأنه هو الحق

### المسألة السابعة

[الاستِدْلَالُ بِقَوْمٍ أَعْطُوا قُوَّىٰ فِي الْأَفْهَامِ وَالْأَعْمَالِ، وَفِي  
الْمُلْكِ وَالْمَالِ وَالْجَاهِ، فَرَدَ اللَّهُ ذَلِكَ بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ : « وَلَقَدْ  
مَكَثُوكُمْ فِيمَا إِنْ مَكَثَنَّكُمْ فِيهِ » [الأحقاف: ٢٦]، وَقَوْلِهِ : « وَكَانُوا مِنْ  
قَبْلِ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا  
بِهِمْ » [البقرة: ٨٩]، وَقَوْلِهِ : « يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ » [البقرة: ١٤٦].

### الشرح

من مسائل الجاهلية: أنهم يستدللون أنَّ ما كان عليه الأقواء من الناس وأصحاب الجاه وأصحاب الذكاء، أنه هو الحق. فهذا هو الضابط عندهم لمعرفة الحق؛ أنهم ينظرون في الناس، فما كان عليه أهل القوة والمال والترف والجاه اعتبروه هو الحق، وما كان عليه الضعفاء والفقراء يعتبرونه باطلًا. هذه حالة أهل الجاهلية.

وهذا الضابط باطل، فإن الله عزوجل أخبر عن الأمم

السابقة الكافرة أنها كانت على قوة، وأنها كانت على ثروة، في آيات كثيرة، وأنهم أهل جاه، وعندهم ذكاء وأفهام، لكن ما نفعهم ذلك، بل كانوا على الباطل، وقد ذكر الله هذا في آيات كثيرة، منها قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا نُتْقَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّا يَنْتَنِي بِيَنْتَنِي قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَبَيًّا ﴾ [٧٣] ، [مريم : ٧٣] ، فقال تعالى ردًا عليهم : ﴿ وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَنْشَأْنَا وَرَءَيَا ﴾ [٧٤] ، [مريم : ٧٤] ، وقال تعالى : ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنْقَبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعِجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر : ٤٤] ، [فاطر : ٤٤] ، وقال تعالى : ﴿ وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا ﴾ [اق : ٣٦] ، [اق : ٣٦] ، وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِم مِنْ قَرْنٍ مَكَّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُتْكِنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مَدْرَأً وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنَاءَ أَخْرَيْنَ ﴾ [الأنعام : ٦] . [الأنعام : ٦]

فهذه الآيات وأمثالها تدل على أن العبرة ليست بالقوة والمال، إذا كان أهل ذلك على ضلال، فإن هذه القوة، وهذا المال، وهذا الشراء لا ينفعهم.

وبين سبحانه أنه يعطي الكفار من أجل استدراجهم، كما قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذَكَرَنَا بِهِ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ

شَوَّهُ سَحَّى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أَوْتُوا أَخْذَنَهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ﴿٤٤﴾ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٤٥﴾ [الأنعام: ٤٤، ٤٥] ، وقال تعالى: «فَذَرْفِي وَمَنْ يُكَذِّبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ سَنَسْتَدِرُ جُهُمَّ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿٤٤﴾ وَأَمْلَى لَهُمْ إِنَّ كَيْدَنِي مَتِينٌ» [القلم: ٤٤، ٤٥] ، وقال تعالى: «وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَا نَفْسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزَدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ» [آل عمران: ٧٨] .

فالله يعطىهم هذه الثروة ويمكّنهم في الأرض ويعطيهم الملك والسلطة، ويمكّنهم من المخترعات والصناعات، كما عليه الكفار في هذا الوقت، وهذا لا يدل أن ما هم عليه حق، ولا يدل على أن الله راضٍ عنهم في إعطائه لهم، وإنما هذا من باب الاستدراج لهم والإملاء؛ ليزدادوا إثماً. إنما يستدل بهذا الدليل أهل الجاهلية. أما أهل البصيرة فإنهم ينظرون إلى ما عليه الأمم، فإن كان حقاً قبلوه وإن كانوا فقراء. وإن كان باطلًا ردّوه وإن كانوا أغنياء.

والآيات في هذا كثيرة، منها ما ذكره الشيخ هنا، وهو قول الله تعالى لما ذكر هلاك قوم عاد: «وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَرًا وَأَفْعَدَهُمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَرُهُمْ وَلَا أَفْعَدُهُمْ . . . ﴿٢٦﴾ [الأحقاف: ٢٦] ، «أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعِمَادٍ ﴿١﴾ ، إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴿٧﴾ الَّتِي لَمْ يَخْلُقْ مِثْلَهَا فِي الْأَرْضِ» [الفجر: ٦ - ٨]

أي : قبيلة إرم ، أو البلد الذي كانت تسكنه ، تسمى إرماً ﴿ذَاتِ الْعِمَادِ﴾ ﴿الَّتِي لَمْ يُخْلِقْ مِثْلُهَا فِي الْبَلَدِ﴾ وَتَمُودُ الَّذِينَ جَاءُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ﴾ [الفجر: ٧ - ٩] ينحتون الجبال وينقشونها ، ويجعلونها مساكن لهم ، وهي موجودة إلى الآن ، على طريق القوافل إلى الشام ﴿فَتَلَكَ مَسَنِكُنْهُمْ لَمْ تَشْكُنْ مِنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا وَكُنَّا نَحْنُ الْوَرِثَيْنِ﴾ [القصص: ٥٨] ، ﴿فَتَلَكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيْكَةً بِمَا ظَلَمُوا﴾ [النمل: ٥٢].

فهؤلاء أعطاهم الله من القوة شيء العظيم ، وهم كفار ، ولما جاءهم أنبياؤهم اغتروا بما عندهم من القوة ، ومن الشروة ، ومن الأبهة ، فتكبروا على الرسل ، وبقوا على شركهم ، ولم يقبلوا الحق ؛ غروراً بما هم عليه من القوة ، حتى إن الله ذكر عن عاد أنهم اغتروا بقوتهم ﴿وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَّا قُوَّةً أَوْلَئِرِيقَا أَبْنَ اللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً﴾ [فصلت: ١٥].

وأما الاستدلال بالفهم ، فبني إسرائيل ، اليهود ، أعطاهم الله فهماً وعلماً ، وكانوا يعرفون من صفات النبي ﷺ الذي سيبعث في آخر الزمان ، بما عندهم في التوراة والإنجيل ، وأنه سيبعث نبي هو خاتم الأنبياء ، وأن صفاته كذا وكذا ، وكان بينهم وبين العرب في المدينة - من الأوس والخزرج - حروب ، ﴿وَكَانُوا مِنْ قَبْلٍ يَسْتَقْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [البقرة: ٨٩]

يقولون : سيعث النبي الذي في آخر الزمان ، ونتبعه ، ونقتلكم معه ، ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ﴾ [البقرة: ٨٩] أي : لما بعث محمد ﷺ ؛ وكان من بنى إسماعيل ، حسدوه ؛ لأنهم يريدون أن تكون النبوة في بنى إسرائيل ، ويحتجزونها لأنفسهم ، فلما كانت في بنى إسماعيل ، حسدوا رسول الله ﷺ ، وهم يعرفون أنه رسول الله ؛ ما نفعهم فهم فهم ومعرفتهم .

فما كل من عرف الحق يعمل به ، فقد يصرفه صارف : إما الحسد ، وإما الكبر ، وإما الطمع في الدنيا ، أو الطمع في الرياسة ، هناك صوارف تصرف الإنسان عن الحق وهو يعرفه .

فالهداية والتوفيق من الله سبحانه وتعالى ، ليست عن المعرفة وعن العلم والفهم ، فالأمر راجع إلى الله سبحانه وتعالى ؛ ولهذا كان الرسول ﷺ يكثر من قول : «يا مقلب القلوب والأبصار، ثبت قلبي على دينك»<sup>(١)</sup> ، ف مجرد المعرفة والعلم والفهم والفقه ، كلها أسباب جيدة ، لكن لا تكفي . فهذا مما يعطي المؤمن الحذر ، وعدم الاغترار بعلمه ، عدم الاغترار بفهمه ، وأن يسأل ربه الثبات على الحق والهداية

(١) أخرجه الترمذى (٥٧٣/٥) رقم ٣٥٩٦ والحاكم (٢١١/٢) رقم ١٩٧٠ ، وابن ماجه (١٣٢/١) رقم ١٩٩ وصححه الألبانى في صحيح الجامع (رقم ٧٩٨٨ ، ٧٩٨٧).

للصواب دائماً وأبداً، كما أنه لا يغتر بالقوة، ويقال: هذه دولة قوية، ما يمكن أن يتغلب عليها أحد؛ لأنها دولة قوية محصنة بالأسلحة والذخيرة الفتاكه والقنابل الذرية، قال تعالى:

﴿وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَا أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُفْنِ عَنْكُمْ شَيْئاً وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ إِمَارَحْبَتْهُمْ وَلَيَشْتُمُّ مُدَبِّرِينَ﴾ [٢٥]

[التوبه: ٢٥].

فهذه مسألة عظيمة، يغفل عنها كثير من الناس، ويحتاج بالقوة والثروة والجاه والأبهة، ويقولون: هذه أمة راقية، مما يدل أنها على حق، وما توصلت إلى هذا المستوى إلا وهي على حق؛ لأن عندهم حضارة، وعندهم ثقافة وفهم. وهكذا يقول بعض المغزوريين، دون نظر إلى ما هم عليه من الكفر.



## الاستدلال بأن ما عليه الضعفاء ليس حقاً

### المسألة الثامنة

[[الاستدلال على بُطْلَانِ الشَّيْءِ بِأَنَّهُ لَمْ يَتَّبِعْ إِلَّا الْضَّعَفَاءُ، كَوْلَهٖ : «أَنُؤْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعْكَ الْأَرَذَلُونَ ١١١» [الشعراء: ١١١] وَقَوْلُهٖ : «أَهَتُولَّهُ مَنْ كَثُرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ٥٣» [الأنعام: ٥٣] ، فَرَدَ اللَّهُ بِقَوْلِهٖ : «أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِيرِينَ ٥٣» [الأنعام: ٥٣].

### الشرح

هذه المسألة عكس التي قبلها - وهي الاستدلال بالقوة على أن أصحابها على الحق - وفي هذه المسألة يستدللون بالضعف على أن الضعفاء ليسوا على الحق، لو كانوا على حق ما صاروا ضعفاء. هذا ميزان أهل الجاهلية، في معرفة الحق من الباطل، ولا يعلمون أن القوة والضعف بيد الله سبحانه وتعالى، وأن الضعيف قد يكون على الحق وهو ضعيف، وأن القوي قد يكون على الباطل، وهذا منطق قوم نوح لما دعاهم إلى الله ﴿فَالْوَأَنُؤْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعْكَ الْأَرَذَلُونَ ١١١﴾ [الشعراء: ١١١] يعني الضعفاء منا، فلو كنت على حق لاتبعك الأقوياء. وفي الآية الأخرى : ﴿وَمَا نَرَلَكَ اتَّبَعْكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُلُنَا بِأَدَى

**آلرأي** ﴿أي : الذين ليس عندهم رأي ، هم الذين اتبعوك ، من غير روية ومن غير تفكير .

وكذلك المشركون في عهد رسول الله ﷺ ، كانوا يسخرون من ضعفاء المؤمنين ، من بلال وسلمان وعمار بن ياسر وأبيه وأمه ، ويسخرون من ضعفاء الصحابة ، حتى إنهم قالوا : ما نجلس معك وهؤلاء عندك ، اجعل لنا مجلساً غير مجلسهم حتى نتفاهم معك . فالنبي ﷺ - من حرصه على هدایتهم - أراد أن يجعل لهم مجلساً خاصاً ، فعاتبه الله عز وجل بقوله : ﴿وَلَا نَطْرُدُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدْفَةِ وَالْعَشِّيْرِ يُرِيدُونَ وَجْهَهُمْ مَا عَلَيْكُمْ مِنْ حَسَابٍ هُمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا يَنْهَا حِسَابُكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدُهُمْ فَتَكُونُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [٥٢] **وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضُهُمْ بِيَقْصِرِهِمْ لِيُقُولُوا أَهَتُؤْلِئِمَ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا** ﴿[الأنعام : ٥٢].

وقوله : **﴿أَهَتُؤْلِئِمَ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا﴾** هؤلاء : يعنون ضعفاء الصحابة ، لا يمكن أن يسبقونا إلى الخبر **﴿لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ﴾** ، ومثلهم الآن الذين يصفون العلماء بأنهم ما عندهم رأي ولا تفكير ، وأن نظرهم قريب ، وعندهم تحجر ، وعندهم شدة ، إلى آخر ما يقولون .

والشيخ ما كتب هذه المسائل للتاريخ ، وإنما كتبها للتحذير ، بأن يحذر هذه الأمور ؛ لأنها من أمور الجاهلية .

## اقتداوهم بفسقة العلماء وجهال العباد

### المسألة التاسعة

﴿اَفْتَدَاوُهُمْ بِفَسْقَةِ الْعُلَمَاءِ وَجُهَّالِ الْعُبَادِ، فَأَتَى بِقَوْلِهِ: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَحْجَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَطْلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾﴾ [التوبه: ٣٤]، وَقَوْلُهِ: ﴿لَا تَغْنُمُنَا فِي دِينِنَا كُلُّ غَيْرُ الْحَقِّ وَلَا تَشْيِعُونَا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّوْا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾﴾ [المائدة: ٧٧].

### الشرح

من مسائل الجاهلية: الاستدلال بفسقة العلماء، والفاشق هو: الخارج عن طاعة الله في علمه وعمله، وفسقة العلماء هم: الذين لا يعلمون بعلمهم، أو يقولون على الله الكذب وهم يعلمون، بأن يقولوا: هذا حلال وهذا حرام، وهم يعلمون أنهم كاذبون، من أجل الوصول إلى رغباتهم واتباع الأهواء، تحت مظلة أنهم علماء، والناس يثقون فيهم، وفسقة العباد هم الذين يعملون بغير علم، والناس يثقون

فيهم، يقولون: هؤلاء صالحون.

فلا يغتر بالعالم ولا بالعبد حتى يكون كل منهما مستقيماً على دين الله عز وجل، قال الله سبحانه وتعالى في اليهود والنصارى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَجْبَارِ وَالرُّهْبَانَ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ يَأْبَى نَطْلِ وَيَصْدُوْنَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ . . .﴾ [التوبه: ٣٤]، ﴿أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُوْبِ اللَّهِ . . .﴾ [التوبه: ٣١] ذلك بأن حللوا لهم الحرام فأطاعوهم، وحرموا عليهم الحلال فأطاعوهم، فصاروا بذلك أرباباً من دون الله، والعياذ بالله؛ لأن التحليل والتحريم حق الله جل وعلا، ليس لأحد أن يحرّم أو يحلّ حسب هواه وحسب أغراضه، ويرضي الناس ويساير الناس، والآن هناك ناس يتحايلون على الشرع، يحلّون المحرمات لأجل مسايرة الناس وإرضاء الناس - بزعمهم - يلتمسون الحيل، ويلتمسون الرُّخص، أو الكذب على الله، بأن الله أحل هذا، أو حرم هذا؛ من أجل مصلحة فلان.

هؤلاء هم فسقة العلماء، والفاشق هو: الخارج عن طاعة الله، قال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَجْبَارِ﴾ [التوبه: ٣٤] وهذا نداء للمؤمنين للتحذير، والأجرار هم العلماء، غالباً يطلق على علماء اليهود، والرهبان هم

العبداد، وهذا في الغالب يطلق على عباد النصارى، فالرهبة في النصارى، والعلم في اليهود، لكن اليهود مغضوب عليهم، والنصارى ضالون. والله جل وعلا أمرنا في كل ركعة في الصلاة أن نقول: ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾ [الفاتحة: ٦، ٧] وهم أهل العلم والعمل ﴿غَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ﴾، وهم أهل العلم بدون عمل، وهم فسقة العلماء ﴿وَلَا الضَّالِّينَ﴾ الرهبان من النصارى وغيرهم، الذين يعبدون الله على غير دليل، على غير برهان، وإنما يعبدون الله بالبدع والمحدثات والخرافات. والله نهانا عن العلماء الفسقة، والعباد الضالين، وأمرنا أن نأخذ الحق بدليله، من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

والآن إذا صار للواحد رغبة في شيء، قال: هذا أفتى به فلان. دون نظر إلى مستنته من الكتاب والسنة، تقول له: هذه الفتوى خطأ. يقول: ما علي، ما دام قد أفتى به فلان.

وإذا صارت الفتوى لا تتوافق هواه، قال: هذه الفتوى ليست صحيحة أو متشددة. وصاروا يجمعون ترهات وأخطاء العلماء و يجعلونها في كتاب، يظهرونه للناس، من باب التوسيعة على الناس - بزعمهم - ويقولون: دين الإسلام سمح،

لا تضيقوا على الناس، وإذا قيل لهم: اعرضوها على الكتاب والسنة، قالوا: هذا كلام العلماء. وهل العالم أكبر من الكتاب والسنة، فلا يعرض قوله على الكتاب والسنة؟!

هذا إنما يفعله أهل الأهواء، والعياذ بالله، الذين ﴿أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْكَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣١] وإذا نهوا عن البدعة التي حذر منها الرسول ﷺ، قالوا: هذه يعمل بها فلان، وهو عالم، أو صالح، ويعمل بها أهل البلد الفلاني، وهم عندهم صلاح وتقوى. ونقول: الصلاح والتقوى لا يكفيان، لابد من موافقة الكتاب والسنة.

فأخذ أقوال العلماء والعباد قضيّة مسلمةً دون عرض على الكتاب والسنة، هي طريقة أهل الجاهلية، الذين اتخذوا أخبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله.



رميهم أهل الدين بقلة فهمهم وعدم حفظهم

المسألة العاشرة

[الاشتَدْلَالُ عَلَى بُطْلَانِ الدِّينِ بِقِلَّةِ أَفْهَامِ أَهْلِهِ وَعَدَمِ حِفْظِهِمْ، كَقَوْلِهِمْ: ﴿بَادِئَ الرَّأْيِ﴾ [هود: ٢٧].

الشرح

ما ذكره الله عن قوم نوح قولهم: ﴿وَمَا نَرَنَاكَ أَتَبْعَلَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُوكَ﴾ [هود: ٢٧] أي: الضعفاء ﴿بَادِئَ الرَّأْيِ﴾ أي: الذين ليس عندهم فهم. فيعيرون أتباع الرسل بأن ما عندهم فهم ولا حدق للأمور، ولا عندهم بعد نظر.

وهذا ما يتبعج به كثير من الفسقة وأعداء الله اليوم، يتندرون من المسلمين ومن علماء المسلمين، بأنهم ما عندهم فهم ولا بعد نظر، ويتنقصونهم بهذه الفرية، مع أن علماء المسلمين هم أهل البصيرة، وهم أهل المعرفة؛ لأنهم ينظرون بنور الله عز وجل، ويأمرون بأمر الله، وينهون عما نهى الله عنه.

ولا شك أن العلماء العاملين هم أفضل الناس بعد الرسل عليهم الصلاة والسلام، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، فلا يتنقص العلماء ويتهمهم بقصر النظر وعدم الفهم إلا من هو شبيه بأهل الجاهلية، وبقوم نوح الذين يصفون أتباع الرسل بهذا الوصف؛ لينفروا الناس عنهم. وهذا يأتي على السنة بعض الناس اليوم، يقولون: هؤلاء العلماء علماء حيض ونفاس، وعلماء أحكام الاستجمار، وعلماء جزئيات، ولا يعرفون فقه الواقع، وفقه الواقع عندهم أمور السياسة والثورة على الولاة.



اعتمادهم على القياس الفاسد وإنكار القياس الصحيح

المسألتان الحادية عشرة والثانية عشرة

﴿الاستدلالُ بِالْقِيَاسِ الْفَاسِدِ، كَفَوْلَهُمْ: ﴿إِنَّ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّنْنَا﴾﴾

[إبراهيم: ١٠].

إنكار القياس الصحيح:

والجامع لهذا وما قبله: عدم فهم الجامع والفارق.

## الشرح

المسألة الحادية عشرة والثانية عشرة: اعتمادهم على القياس الفاسد وإنكار القياس الصحيح.

والقياس عند الأصوليين نوعان: قياس علة وهو: إلحاد فرع بأصل في الحكم لجامع بينهما. فإن احتل شرط من شروطه فهو قياس فاسد، لا يعتمد عليه في إثبات حكم من الأحكام. وهذه مسألة خطيرة، يقول ابن القيم: أكثر ضلال الناس إنما هو بسبب القياس الفاسد. وأول من مارس القياس الفاسد إبليس، لما أمره الله بالسجود لأدم ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي﴾

من نَارٍ وَخَلَقْتُمُونِي مِنْ طِينٍ ﴿١٢﴾ [الأعراف: ١٢] يزعم أن النار خير من الطين، فيكون هو خيراً من آدم. وهذا قياس فاسد؛ لأن النار ليست خيراً من الطين، بل الطين خير من النار؛ لأن النار محرقه متلفة للأشياء، أما الطين فهو ينبت الأشياء والبذور، وفيه خير للناس. فلو ذهبنا إلى القياس لقلنا: الطين خير من النار، مع أن الاعتماد ليس هو على القياس، بل الاعتماد على اختيار الله سبحانه وتعالى وفضيلته، وهو سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء ويختار، لا اعتراض عليه، وله الحكمة البالغة، سبحانه وتعالى.

كذلك المشركون قاسوا هذا القياس لما كذبوا الرسل، قالوا: «إِنَّ أَنْتَمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا» [إبراهيم: ١٠] استدلوا ببشرتهم على عدم صحة رسالتهم؛ لأن الرسالة لا تصح في البشر بزعمهم. وهذا قياس باطل، لأنه قياس مع الفارق؛ لأن الرسل فضلهم الله على غيرهم، واصطفاهم واختارهم، وهو أعلم - سبحانه وتعالى - بحالهم وصلاحهم للرسالة ﴿اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَئِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ إِبْرَاهِيمَ سَمِيعًا بَصِيرًا يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ﴾ [الحج: ٧٥، ٧٦]، ولهذا قالوا لرسلهم: «إِنَّ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ أَبَآءَنَا فَأَتُونَا سُلْطَانٌ مُّبِينٌ ﴿١٠﴾ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنَّنَا نَحْنُ إِلَّا

**بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبْدَادِهِ ﴿١٠﴾ [إبراهيم: ١٠]**

[١١]

تقول الرسل: الله فضلنا بأنه من علينا واختارنا للرسالة، فقياسكم قياس مع الفارق؛ لأن البشر لا يستوون، وليسوا على حد سواء، منهم المؤمن ومنهم الكافر، ومنهم الرسل والعلماء والصالحون، ومنهم الجهال والكافر والفساق، فالبشر يتفاوتون، فهناك فارق، والقياس مع الفارق يكون باطلًا؛ لأن هذا من قوادح القياس عند الأصوليين.

بل الحكمة تقتضي أن يكون الرسول إلى البشر بشرًا مثلهم؛ من أجل أن يبين لهم، قال تعالى: «**فَلَئِنْ لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِينَ لَزَلَّنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولاً ﴿٩٥﴾** [الإسراء: ٩٥]» فالرسول يكون من جنس المرسل إليهم؛ من أجل تبليغ الرسالة، والحكمة تقتضي أن يكون رسول البشر من البشر، ولو كان الذين يعيشون على وجه الأرض ملائكة، لأرسل إليهم من جنسهم ملوكًا.

ومن عجائب انتكاس هؤلاء: أنهم يستبعدون الرسالة في البشر، ولا يستبعدون أن تكون العبودية للحجر! فلا يستبعدون أن تكون الربوبية والإلهية للأحجار والأشجار، ومع هذا يستبعدون ويستنكرون أن تكون الرسالة في البشر، وهذا

القياس الباطل عليه سائر أئمة الكفرة من قوم نوح وغيرهم، ينكرون رسالة الرسل لأنهم بشر، فقوم نوح قالوا: ﴿مَا هَذَا إِلَّا  
بَشَرٌ مُثْلُكُمْ يُرِيدُ أَنْ يَنْفَضِّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً مَا سَمِعْنَا  
بِهِنَّا فِي أَبَابِلِنَا الْأَوَّلَيْنَ﴾ [٢٤] إِنَّهُ إِلَّا رَجُلٌ يَهُدِّي إِلَيْهِ حِنْنَةً فَتَرْبِصُوا بِهِ، حَتَّى  
جِئْنَاهُ [٢٥] [المؤمنون: ٢٤، ٢٥]، كذلك غيرهم، فقریش قالوا في  
حق محمد ﷺ: ﴿أَئْلِقُوا الْذِكْرَ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا﴾ [القمر: ٢٥]، فهذه  
قاعدة مطردة عند الكفار، وهي القياس الفاسد.

والنوع الثاني من القياس: قياس الشبه وهو أن يتعدد الفرع بين أصلين فيلحق بأكثرهما شبهها - والله جل وعلا لا يقياس بخلقه لا قياس علة ولا قياس شبه يستوي أفراده، وإنما يستعمل في حقه سبحانه قياس الأولى وهو أن يقال: كل كمال ثبت للمخلوق لا يستلزم نقصاً فالخالق أولى به. قال تعالى:

﴿وَإِلَهُ الْمَثُلُّ أَلَا يَعْلَمُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [٦٠] [النحل: ٦٠].

وقال تعالى: ﴿فَلَا تَصْرِيبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا  
تَعْلَمُونَ﴾ [٧٤] [النحل: ٧٤]

والمسألة التي بعدها، وهي:

وأنكروا القياس الصحيح. وهو: أن يكون الرسل إلى البشر بشرًا مثلهم، وأن يكون الرسل إلى الملائكة من الملائكة، هذا هو القياس الصحيح، الذي تقتضيه الحكمة

والفطر السليمة؛ أن المرسل يكون من جنس المرسل إليهم،  
لا من جنس آخر.

والذي حملهم على هاتين المسألتين هو العجل بالجامع  
والفارق، الجامع الذي يبني عليه القياس، والفارق الذي  
لا يصح معه القياس.



## الغلو بأهل العلم والصلاح

### المسألة الثالثة عشرة

[الْغُلُوُّ فِي الْعُلَمَاءِ وَالصَّالِحِينَ، كَقَوْلِهِ: «يَا أَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَقْنُوْا فِي دِيْنِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ» [النساء: ١٧١].

### الشرح

وهذه مسألة خطيرة، والغلو معناه في اللغة: الزيادة عن الحد، يقال: غلا القدر، إذا ارتفع فيه الماء بسبب الغليان، ويقال: غلا السعر، إذا ارتفع عن الحد المعروف. فالغلو هو: الزيادة والارتفاع عن الحد المعروف.

والغلو في الشرع هو: الزيادة في رفع شخص فوق منزلته اللائقة به، كالزيادة في حق الأنبياء أو الصالحين، ورفعهم عن قدرهم إلى الريوبنة أو الألوهية.

فأهل الجاهلية غلووا في الأشخاص حتى رفعوهم عن قدرهم، إلى أن جعلوهم أرباباً مع الله، كما غلا اليهود في عزير وقالوا: هو ابن الله. وكما غلت النصارى ورفعوا عيسى

ابن مريم - عليه الصلاة والسلام - من البشرية والرسالة إلى الألوهية، قالوا: هو ابن الله. وكذلك قوم نوح لما غلوا في الصالحين، وصوروا صورهم وتماثيلهم، ثم عبدوهم من دون الله، فرفعوهم إلى مرتبة الألوهية ﴿وَقَالُوا لَا نَذِرْنَا إِلَهَكُمْ وَلَا نَذِرْنَا وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾ [نوح: ٢٣] جعلوهم آلهة.

وكذلك غيرهم من طوائف المشركين إلى اليوم، يغلون في الصالحين، ويطوفون بقبورهم، ويدبحون لهم، وينذرون لهم، ويستغيثون بالموتى ويستنجدون بهم، يطلبون منهم قضاء الحاجات.

فالغلو يجر أصحابه إلى الشرك، ولهذا قال ﷺ: «لا تُطْرُونِي كما أطربت النصارى ابن مريم» والإطراء هو: الغلو في المدح «إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله»<sup>(١)</sup>.

والغلو في الأشخاص من الأنبياء والصالحين، هو الذي أوقع المشركين - من الكتابيين والأميين - في الشرك الأكبر. والواجب أن يعرف للأشخاص قدرهم اللائق بهم، فيعرف للرسل رسالاتهم، ويعرف للصالحين صلاحهم، ويعرف للعلماء علمهم، وأنهم أفضل من غيرهم، ففضل العالم على

---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٣٤٤٥).

العبد كفضل القمر على سائر الكواكب، ويُنزلون منازلهم، ولا يرعنون فوق منازلهم، قال تعالى: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَغْلُو فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَنَهَا إِلَيْهِ مَرْيَمٌ فَرُوَحَ مِنْهُ فَأَمْتَأْنَوْا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةٌ﴾ [النساء: ١٧١] ، وقال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَبِ لَا تَغْلُو فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَتَبَيَّنُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّوْا مِنْ قَبْلٍ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلَّوْا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾ [المائدة: ٧٧] ، والنبي ﷺ يقول: «إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين»<sup>(١)</sup>.

فلا يجوز الغلو في المخلوقين، ورفعهم فوق منزلتهم التي أنزلهم الله فيها؛ لأن هذا يجر إلى الشرك بالله عز وجل، وكذلك الغلو في العلماء والعباد، قال تعالى عن اليهود والنصارى: ﴿أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْكَنَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣١] غلووا في علمائهم وعبادهم، حتى اعتقدوا لهم الصلاحية في تحليل الحرام وتحريم الحلال، وتغيير الشرع المطهر.

(١) أخرجه النسائي (٥/٢٩٦ رقم ٣٠٥٧) وابن ماجه (٣٠٢٩/٣ رقم ٤٧٦) وأحمد في المسند (١/٤٣٧، ٢١٥) وصححه الألباني في صحيح الجامع (رقم ٢٦٨٠).

## نفيهم الحق وإثباتهم الباطل

### المسألة الرابعة عشرة

[إِنَّ كُلَّ مَا تَقَدَّمَ مَبْنِيٌ عَلَى قَاعِدَةٍ وَهِيَ : النَّفِيُّ وَالْإِثْبَاتُ ; فَيَسْتَعِونَ الْهَوَى وَالظَّنَّ ، وَيُعْرِضُونَ عَمَّا جَاءَتْ بِهِ الرُّسُلُ ].

## الشرح

كل ما تقدم من المسائل التي ذكرها الشيخ عن أهل الجاهلية إنما هي مبنية على النفي والإثبات، فهم يثبتون ما نفاه الله، وينفون ما أثبته الله، ولذلك وقعوا في الضلال. فالله جل وعلا نفى الشرك وأثبت التوحيد، وأمر التوحيد. وهم عكسوا؛ فأثبتوا الشرك، ونفوا التوحيد، فعكسوا معنى (لا إله إلا الله) تماماً، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِالْبَطْلِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ﴾ [العنكبوت: ٥٢] الإيمان بالباطل هو المنفي، وهم آمنوا به وأثبتوه، بدلاً من أن يكفروا به، والإيمان بالله هو الإثبات، وهم كفروا بالله، فنفوا المثبت حيث آمنوا بالباطل، فأثبتوا المنفي ونفوا المثبت، حيث كفروا بالله.

وهذه قاعدة الجاهلية التي يسرون عليها، ويتبخطون في ضلالهم. فلو تبعت أحوالهم لوجدتها لا تخرج عن هذه القاعدة، فمن أشرك بالله فقد نفى ما أثبته الله، وأثبت ما نفاه الله. ومن أحل حراماً أو حرم حلالاً، فهو من هذا القبيل، فمن نفى ما أحله الله، وأثبت ما حرمته الله، فهو من هذه القاعدة، التي لا يخرج عنها شيء من أفعال الجاهلية. ومن عادى أهل التوحيد، ووالى أهل الشرك، فقد نفى ما أثبته الله، وأثبت ما نفاه الله؛ لأن الله أمر بموالاة المؤمنين، ونهى عن موالاة المشركين.



## اعتذارهم عن قبول الحق بعذر باطل

### المسألة الخامسة عشرة

[اعْتَذَارُهُمْ عَنِ اتِّبَاعِ مَا أَتَاهُمُ اللَّهُ بِعَدَمِ الْفَهْمِ، كَقَوْلِهِ: «وَقَالُوا قُلْوَنَا غُلْفٌ» [البقرة: ٨٨] ، «يَشْعِيبُ مَا نَقَقَهُ كَثِيرًا مِمَّا تَقُولُ» [هود: ٩١] ، فَأَكْذَبُهُمُ اللَّهُ، وَبَيْنَ أَنَّ ذَلِكَ يُسَبِّبُ الطَّبْعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ، وَأَنَّ الطَّبْعَ يُسَبِّبُ كُفْرِهِمْ].

### الشرح

أي : اعتذروا عن قبول الحق بأنهم لا يفهمونه ، كما ذكر الله سبحانه وتعالى عن اليهود ، لما دعاهم رسول الله ﷺ للإسلام ، قالوا : «قُلْوَنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنْهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ» [٨٨] [البقرة: ٨٨] ، «غُلْفٌ» يعني : عليها غلاف ، لا يصل إليها كلام الرسول ، ولا تطمئن قلوبهم إلى كلامه ، فاتخذوا هذا حجة في تكذيب الرسول ﷺ . هذا هو المعنى المشهور للآلية .

والمعنى الثاني : «وَقَالُوا قُلْوَنَا غُلْفٌ» يعني : أنها مملوءة من العلم ، فلسنا بحجة إلى كلام أحد ، فليسوا - بزعمهم -

## بحاجة إلى الرسول ﷺ.

فالله جل وعلا يبين أن العلة ليست ما يقولون، بل العلة أن الله لعنهم بسبب كفرهم، يعني: طردهم وأبعدهم عن رحمته، فصاروا لا يقبلون الحق بسبب كفرهم، فالباء سببية، فصاروا لا يفهون قول الرسول ﷺ؛ لأنهم لا يلتذتون إليه ولا يعبأون به؛ لأن الله صرفهم عقوبة لهم، كما قال تعالى: «فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ» [الصف: ٥]، فمن لم يقبل الحق ابتلاه الله بالباطل، وصار بعد ذلك لا يقبل الحق، لأنه يفسد قلبه، والعياذ بالله، كما قال تعالى: «بَلْ لَعْنَهُمُ اللَّهُ يُكَفِّرُهُمْ فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ» [البقرة: ٨٨]، «فَيُظْلِمُونَ مَنْ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيْبَتِ أَحِلَّتْ لَهُمْ وَبَصَدَّهُمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا» [آل عمران: ١٦١]، هذا في اليهود، وقولهم: «قُلُّوْنَا عُلُّهُ» هذا ليس صحيحًا، وإنما الله صرفها؛ عقوبة لهم، وإلا أصل القلب أنه على الفطرة، يقبل الحق بفطرته، لكن إذا فسدت الفطرة صار لا يقبل الحق، مثل الأرض إذا فسدت وصارت سبخة، فإنها لا تنبت؛ لأنها فسدت، كذلك القلب إذا فسد صار لا يقبل الحق.

وكذلك قوم شعيب عليه الصلاة والسلام، مع أنه من أفعح الأنبياء وأبينهم خطاباً، حتى لقب بخطيب الأنبياء؛ لقوة

فصاحته وتأثيره، وبلاهة كلامه عليه الصلاة والسلام، ومع هذا ﴿ قَالُوا يَسْعِيهِ مَا نَفَقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَيْكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴾ [هود: ٩١] ، فهم لا يفقهون كلام شعيب؛ لأن الله سبحانه وتعالى طمس على قلوبهم، مثل ما حصل لبني إسرائيل، وهذه سنة الله جل وعلا، أن من تكبر عن الحق ولم يقبله إذا بلغه، فإنه يُبتلى بفساد القلب؛ عقوبة له.

وكذلك كفار قريش، ماذا قالوا للرسول ﷺ؟ ﴿ وَقَالُوا قُلُونَا فِي أَكْنَأٍ مِّمَّا نَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ئَذَانِنَا وَقَرْرٌ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حَبَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّا عَمِلُونَ ﴾ [فصلت: ٥].

فالكافار طريقتهم واحدة، يقابلون دعوات الرسل بأنهم لا يفهمون كلامهم، هل هذا القصور في بلاغ الرسل؟ لا، لكن لقصور في استعدادهم بسبب كفرهم وإعراضهم وعدم التفاتهم وعدم رغبتهم في الخير.

## اعتراض اليهود عن التوراة بكتب السحر

### المسألة السادسة عشرة

[اعْتِيَاضُهُمْ عَمَّا آتَاهُمُ اللَّهُ يُكْتُبُ السُّحْرِ، كَمَا ذَكَرَ اللَّهُ ذَلِكَ فِي قَوْلِهِ: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ بَنَدَقَ فِرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَأَءَ ظُهُورِهِمْ كَانَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾١١١ وَاتَّبَعُوا مَا تَنَلَّوْا الشَّيْطَانُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيْطَانَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾].

### الشرح

اليهود لما كفروا بالتوراة التي فيها صفات محمد ﷺ، وأمرهم باتباعه، كما قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ الَّذِي أَتَمَّ الَّذِي يَعْدُونَهُ مَكْثُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الظَّبِيبَتِ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبِيثَ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْذَلُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾ [الأعراف: ١٥٧] كما بشر به عيسى في الإنجيل حيث قال: ﴿يَبْشِّي إِسْرَائِيلَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ

يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ وَأَحْمَدُ [الصف: ٦].

فهذا الرسول ﷺ موجود ذكره في التوراة والإنجيل، اسمه ورسالته وصفاته عليه الصلاة والسلام، حتى إنهم يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، فلما كفروا بكتاب الله التوراة ولم يعلموا به، ابتلاهم الله جل وعلا بأن أخذوا بكتب السحر التي هي من عمل الشياطين، واستبدلوا عمل الشياطين بوحى رب العالمين، وهذه عقوبة لهم، فكل من أعرض عن الحق فإنه يبتلى بالباطل.

وكذلك كل من ترك الحق، فإنه يبتلى بالباطل، فالذى يترك منهم دعوة الرسل من الدعوة إلى التوحيد وإفراد الله بالعبادة، وبيان ذلك، يبتلى بأنه يروج للشرك والخرافات، ويستدل لها، ويروجها عند الناس على أنها حق، وهذا واقع كثير من علماء الخرافيين وعلماء القبوريين، بدلاً من أن يدعوا إلى توحيد الله، وإلى كتاب الله وإلى سنة رسول الله، يدعون إلى الباطل، ويدعون إلى عبادة القبور، والتعلق بالأموات، ويلتمسون لذلك الشبهات التي يروجونها على الناس، فيشغلون وقتهم في هذا الباطل، والعياذ بالله.

## نسبتهم الباطل إلى الأنبياء

### المسألة السابعة عشرة

﴿نِسْبَةُ بَاطِلِهِمْ إِلَى الْأَنْبِيَاءِ، كَقَوْلِهِ: ﴿وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ﴾ [البقرة: ١٠٢]، وَقَوْلِهِ: ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَارَائِيًّا﴾ [آل عمران: ٦٧].

## الشرح

من مناهج الجاهلية: أنهم ينسبون ما هم عليه من الكفر والضلال إلى الأنبياء، كما نسبت اليهود السحر إلى سليمان، فقالوا: السحر من عمل سليمان، وهو الذي كان يسيطر به على الجن والشياطين، وما علموا أن الشياطين من خلق الله، يسخرهم سبحانه كيف يشاء، وقد سخرهم لنبيه سليمان عليه الصلاة والسلام، فهؤلاء اليهود نسبوا السحر إلى سليمان؛ من أجل أن يروجوه عند الناس، ويقولوا: هذا من عمل الأنبياء. وكذلك اليهود والنصارى ينسبون كفرهم إلى إبراهيم عليه الصلاة والسلام، إمام الحنفاء، وأبي الأنبياء، ينسبون إليه ما هم عليه من الكفر، ويقولون: هذا دين إبراهيم، ولهذا رد

الله عليهم بقوله : ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَارَائِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [آل عمران: ٦٧] هذا دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، أنه على دين التوحيد ، والبراءة من الشرك والمشركين ، عكس ما عليه اليهود والنصارى .

وأيضاً ما حدثت اليهودية والنصرانية إلا من بعد إبراهيم بقرون ، فكيف تنسب إليه اليهودية والنصرانية ؟! هذا من أقبح الكذب ، فالتأريخ يكذبهم ؛ لأن بينهم وبين إبراهيم قرونا طويلة ، والتوراة ما نزلت على موسى - عليه السلام - والإنجيل ما أنزل على عيسى - عليه السلام - إلا بعد إبراهيم عليه الصلاة والسلام . كما قال تعالى : ﴿يَأَهْلَ الْكِتَابِ لَمْ تُحَاجُوهُنَّ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزَلَتِ التَّوْرِيهِ وَالْإِنْجِيلِ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [آل عمران: ٦٥] . ﴿كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حَلَالًا لِيَنِي إِسْرَئِيلَ إِلَّا مَا حَرَمَ إِسْرَئِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرِيهُ﴾ [آل عمران: ٩٣] .

وكذلك كان في هذه الأمة من ينسب ما هو عليه من الباطل إلى النبي محمد ﷺ فيضع الأحاديث المكذوبة لنصرة باطله .

وكذلك من هذه الأمة من يتسبون إلى الأنئمة وهم يخالفونهم في العقيدة ، فينسبون إلى أبي حنيفة وإلى مالك وإلى الشافعي وإلى أحمد ، وهم على عقيدة المعتزلة

والأشاعرة، وينسبون هذا الاعتقاد الباطل إلى أئمة السلف، وما كان هؤلاء الأئمة -رحمهم الله- معتزلة، بل كانوا يحاربون المعتزلة وعلماء الكلام.



## انتسابهم إلى الأنبياء مع مخالفتهم

### المسألة الثامنة عشرة

[تَنَاقُضُهُمْ فِي الْأَنْتِسَابِ؛ يَنْتَسِبُونَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ مَعَ إِظْهَارِهِمْ تَرْكِ  
اَتَّبَاعِهِ].

## الشرح

التناقض في الانساب هو: أن يتسبّب إلى شيء وهو مخالف له، وهذا انتساب باطل وكذب.

والانتساب الصحيح هو أن يتسبّب إلى شيء ويكون موافقاً له، فالذي يتسبّب إلى إبراهيم يوافق ما جاء به من توحيد الله سبحانه وتعالى، وإخلاص العبادة له، والبراءة من المشركين، ولا يخالفه في شيء من ذلك.

ومن ذلك انتساب اليهود إلى إبراهيم مع امتناعهم من الحج واستنكارهم لاستقبال الكعبة، ولهذا قال تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ  
بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِيَكَةً مُبَارَّكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ﴾  
﴿فِيهِ مَا يَنْتَزِعُ  
مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ مَأْمَنًا وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ أَسْتَطَعَ﴾

إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ» [آل عمران: ٩٦، ٩٧].

وكذلك من يتسبّب إلى الأئمة الأربعـة ، يجب أن يوافقـهم في الاعتقـاد ، ولا يخالفـهم إلى اعتقادـ غيرـهم من الجـهمـية والـمعـتـزلـة والـأشـاعـرة .

\* \* \*

## عيب الصالحين بفعل بعض المنتسبين إليهم

### المسألة التاسعة عشرة

[قدحُهُمْ فِي بَعْضِ الصَّالِحِينَ يَفْعُلُ بَعْضُ الْمُنْتَسِبِينَ إِلَيْهِمْ؛ كَقَدْحِ الْيَهُودِ فِي عِيسَى، وَقَدْحِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى فِي مُحَمَّدٍ ﷺ].

### الشرح

قدحهم في الصالحين بما يفعله بعض المنتسبين إليهم من الأفعال السيئة، فينسبون أفعال الأتباع إلى المتبوعين، وهم منها براء، وقدح اليهود في عيسى بانحراف أتباعه من الصليبيين، والمعتقدون أن الله ثالث ثلاثة، أو أن المسيح هو الله، أو ابن الله.

وكذلك من يقدح في محمد ﷺ بما يفعله بعض المنتسبين إلى دينه من القبورية، ومن الجهمية والمعزلة والخوارج.

فنقول لمن يقدح في هؤلاء الأنبياء: ليس هذا هو دين

موسى عليه السلام، وليس هذا دين عيسى عليه السلام، وليس هذا دين محمد ﷺ. وإذا كان عند الأتباع انحراف فإنه لا ينسب إلى الأصل، وإنما ينسب إلى من يصدر منه هذا الشيء، فلا تعب رسالة موسى عليه السلام بأن اليهود حرّفوا وبدلوا وغيروا، ولا ينسب ما عند النصارى من الشرك والصلبيّة والكفر القبيح إلى دين عيسى عليه السلام، ولا ينسب إلى محمد ﷺ ما عند القبوريين الذين يدعون الإسلام، أو الملاحدة من الرافضة والباطنية، وإن تسمّوا بالإسلام، هذا لا ينسب إلى دين محمد ﷺ، إنما ينسب إلى النبي من اتبّعه وأمن به، وينسب إلى الصالحين من اقتدى بهم واتبعهم، كما قال تعالى: ﴿وَالسَّقِيرُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَّبَعُوهُمْ يَأْخُذُنَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ . . .﴾ الآية [التوبه: ١٠٠]. وقال تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ بِإِيمَانِهِمْ لَلَّذِينَ أَتَّبَعُوهُ وَهَذَا أَنَّهُمْ﴾ [آل عمران: ٦٨]

وكذلك لا ينسب إلى الأئمة الأربعـة ما عند المنتسبين إليـهم من انحراف في العـقيدة ومخالفة للـدلـيل.

اعتقادهم أن أفعال السحرة والكهان من كرامات الأولياء

### المسألة العشرون

[اعْتِقَادُهُمْ فِي مَخَارِيقِ السَّحَرَةِ وَأَمْثَالِهِمْ أَنَّهَا مِنْ كَرَامَاتِ  
الصَّالِحِينَ، وَنِسْبَتِهِ إِلَى الْأَنْبِيَاءِ، كَمَا نَسَبَوْهُ لِسُلَيْمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ].

### الشرح

المخاريق هي : الأمور الخارقة للعادة ، ولا يقدر عليها إلا الله ، وإذا جرت على يدي نبي فهي معجزة ، مثل قلب العصا حية لموسى عليه السلام ، ومثل ما عند عيسى عليه السلام من إبراء الأكمه والأبرص ، وإحياء الموتى بإذن الله ، وما أعطاه الله لمحمد ﷺ من المعجزات التي أعظمها هذا القرآن العظيم ، الذي أعجز البشرية كلها ، وأعجز الجن والإنس أن يأتوا بمثله .

أما إذا جرى خارق العادة على يد عبد صالح تقي مؤمن ، فهذا يسمى : كرامة من الله عز وجل ، أجراها على يده ، إما لحججة في الدين ، وإما لحاجة المسلمين ، كما حصل لمريم

عليها السلام في أن زكريا إذا دخل عليها المحراب وجد عندها رزقاً، وهي متفرغة للعبادة بهذا المحراب، وهو مكان العبادة، كذلك ما حصل لأصحاب الكهف من النوم الطويل، وبقائهم على حالتهم لم تأكل الأرض أجسامهم، ولم يحصل في حياتهم خلل. هذا من كرامات الأولياء.

أما ما يجري مما يشبه خوارق العادات على أيدي الكفارة، فهذه تعتبر من أفعال الشياطين فهذه تعتبر من الشعوذات والحيل والسحر التخييلي أو من أعمال الشياطين واستخدامهم لإفساد عقائد الإنس والإضرار بهم وليس من الكرامات، كالذي يطير في الهواء، أو يمشي على الماء، وهو فاجر، وهذا من فعل الشياطين؛ لأنهم لما تقربوا إليهم بالكفر والشرك؛ خدموهم. فحملوهم في الهواء ومشوا بهم على الماء.

فما يجري على أيدي هؤلاء الفجرة من الشعوذات والشرك هو من أعمال الشياطين أو من حيلهم ودجلهم على الناس وهي أمور يتعلمونها فيما بينهم كما يتعلمون السحر. ولا ينسب إلى الأنبياء وأتباعهم شيء منها ولهذا لما نسب اليهود السحر إلىنبي الله سليمان عليه السلام، ردَّ الله عليهم بأن السحر كفر ولا ينسب الكفر إلى الأنبياء، وسليمان عليه السلام منهم، ولا يليق به السحر.

## عبدهم الله بالصفير والتصفيق

### المسألة الحادية والعشرون

[تَعْبُدُهُمْ بِالْمُكَاءِ وَالتَّصْدِيَةِ].

### الشرح

من مسائل الجاهلية التي خالفهم فيها رسول الله ﷺ: عبدهم - أي تقربهم - إلى الله بالمكاء والتصدية، قال الله تعالى: «وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً» [الأنفال: ٣٥] أي: ما كان تقرب المشركين إلى الله عند الكعبة المشرفة إلا مكاء وتصدية، والمكاء هو: الصفير، والتصدية هي: التصفيق بالأيدي والأكف. يعملون هذا عند البيت، ويسمونه صلاة، يترببون بها إلى الله سبحانه وتعالى. وذلك مما زينه لهم شياطين الإنس والجن؛ لأن العبادة لا تكون إلا بما شرعه الله سبحانه وتعالى، وهي توقيفية، فالإنسان لا يحدث شيئاً من عند نفسه، أو يتلقاه من غيره مما لم يشرعه الله يتبعده به إلى الله وهو ليس له أصل في الشرع.

ومن هنا يؤخذ تحريم هاتين الخصلتين: الصفير

والتصفيف، وإن لم يقصد الإنسان بهما العبادة؛ لأن في ذلك تشبيهاً بالمشركين.

والتصفيف إنما أباحه النبي ﷺ للنساء خاصة<sup>(١)</sup> عند الحاجة، كتنبيه الإمام إذا سها في الصلاة؛ لما في صوتها - إذا كانت بحضور الرجال - من الفتنة، ولا يجوز للرجل أن يتشبه بالكافر ولا بالمرأة في التصفيف.

\* \* \*

---

(١) فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «التسبيح للرجال والتصفيف للنساء» أخرجه البخاري (رقم ١٢٠٣)، ومسلم (رقم ٤٢٢/١٠٦).

وفي حديث سهل بن سعد أن رسول الله ﷺ قال: «مالي رأيكم أكثرتم التصفيف، من رابه شيء في صلاته فليُسْبِحْ، فإنه إذا سبع التَّفْتُ إلَيْهِ، وإنما التصفيف للنساء» أخرجه البخاري (رقم ٦٨٤)، ومسلم (رقم ٤٢١).

## اتخاذهم الدين لهواً ولعباً

### المسألة الثانية والعشرون

[إِنَّهُمْ أَتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهْوًا وَلَعِبًا].

#### الشرح

اللهو هو: كل باطل يلهي عن الحق، واللعب هو ضد الجد، وهو ما لا فائدة فيه. فاتخاذ اللهو واللعب ديناً يتقرب به إلى الله عز وجل هو من دين الجاهلية، وهذا موجود عند الصوفية، فيتخدون ضرب الدفوف، ويتحذرون الأغاني عبادة الله عز وجل، يتقربون إلى الله بالأغاني، ويقتربون إلى الله بضرب الدفوف.

والأغاني وألاتها لهو ولعب، وهي محرمة في حد ذاتها، فكيف إذا اتُخذت عبادة الله عز وجل؟

ويشبههم الآن الذين يتحذرون الأناشيد التي يسمونها الإسلامية، ويجعلونها من وسائل الدعوة إلى الله، كما يقولون. والدعوة إلى الله عز وجل من الدين، ولا يدخل فيها شيء من الأغاني ومن الأنغام والتنغيمات التي تلهي النفوس،

وتشغل الناس عن ذكر الله وعن قراءة القرآن، وهي من شعارات المناهج الحزبية، وليس من وسائل الدعوة؛ لأن الدعوة توقيفية، والنبي ﷺ كان يدعو الناس بالكتاب والسنّة، والوعظ والإرشاد، والمجادلة بالي هي أحسن، ولم يتخذ الأناشيد الجماعية وسيلة للدعوة.

وإنشاد الشعر الجيد النزيه؛ للرد على المشركين والدفاع عن الإسلام، كشعر حسان رضي الله عنه، أو للتنشيط على العمل والسير في السفر، ليس ذلك شبهاً بالأناشيد الجماعية المستعملة الآن، فلا تُقاس عليه؛ لما بينهما من الفارق الواضح.



## الاغترار بالدنيا

### المسألة الثالثة والعشرون

[إِنَّ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا غَرَّتُهُمْ، فَظَنُوا أَنَّ عَطَاءَ اللَّهِ مِنْهَا يَدْلُلُ  
عَلَى رِضَاهُ، كَقَوْلِهِمْ: «نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ  
بِمُعَذَّبِينَ»] [سما: ٣٥].

## الشرح

أهل الجاهلية يعتبرون إعطاءهم الأولاد والأموال من كرمهم على الله عز وجل، وأن الله لا يعذبهم «وَقَاتَلُوا نَحْنُ  
أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ» [٣٥] قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن  
يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَا كُنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ [٣٦] وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ  
بِالَّتِي تُقْرِبُونَ [٣٧] قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ  
فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ [٣٩] فليست كثرة  
الأموال والأولاد والثروة دليلاً على محبة الله للعبد، بل إنه قد  
يعطي الكافر من أجل أن يستدرجه، وفي الحديث: «إِنَّ اللَّهَ  
يُعْطِي الدُّنْيَا مِمَّ يُحِبُّ وَمِمَّ لَا يُحِبُّ، وَأَمَّا الدِّينُ فَلَا يُعْطِيهِ إِلَّا

من يحب»<sup>(١)</sup>، وفي الحديث الآخر : «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى منها كافراً شربة ماء»<sup>(٢)</sup>.

وهذا رسول الله ﷺ، أكرم الخلق على الله ، وكذلك أصحابه، يصيّبهم الجوع ، ويصيّبهم الفقر والفاقة ، وهم أكرم الخلق على الله بعد النبّيين ، والكفار يسرحون ويمرون في النعم من باب الاستدراج لهم .

فلا يستدلّ بزهرة الدنيا على كرامة أهلها عند الله سبحانه وتعالى ، وإنما يستدلّ بكرامة العبد على الله إذا كان على عمل صالح ، سواء كان غنيّاً أو فقيراً ، فهذا هو الكريم على الله سبحانه وتعالى ، ومعايير الناس أن أهل الدنيا وأهل الغناء والثروة هم أكرم عند الله عز وجل ، وأن أهل الفقر وأهل الفاقة إنما كانوا كذلك لهوانهم على الله .

(١) أخرجه أحمد (١/٣٨٧)، والحاكم (١/١٩٣ رقم ١٠٢)، (٥/٢٣٠ رقم ٧٣٨١).

وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

(٢) أخرجه الترمذى (٤/٥٦٠ رقم ٢٣٢٥)، وقال أبو عيسى: هذا حديث صحيح غريب من هذا الوجه . والحديث صحيحة الألباني في صحيح الجامع (رقم ٥٢٩٢).

## زهدهم في الحق إذا كان عليه الضعفاء

### المسألة الرابعة والعشرون

[تَرُكُ الدُّخُولِ فِي الْحَقِّ إِذَا سَبَقَهُمْ إِلَيْهِ الْضُّعَفَاءُ؛ تَكَبِّرًا وَأَنْفَةً، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَا تَطْرُدُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ . . . . .﴾ الآيات . [الأنعام: ٥٢].

### الشرح

أهل الجاهلية يرفضون الحق إذا كان عليه الضعفاء من الناس ، ولهذا قالوا : ﴿ أَهَتُؤْلِئِ مَنْ أَنْتَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا ﴾ [الأنعام: ٥٣] يعني : ليسوا أولى بالجنة منا ، نحن أقدم منهم ، وأشرف منهم ، هؤلاء ضعفاء ما لهم قيمة ولا مقدار في المجتمع . وقد ردّ الله عليهم بقوله : ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكَرِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٣] فالله جل وعلا لا يعطي هذا الدين إلا لمن أحب ، أما الدنيا فيعطيها لمن يشاء من أحبابه ومن أعدائه .

الاستدلال على كون الشيء باطلًا بسبق الضعفاء إليه

المسألة الخامسة والعشرون

[الاستدلال على بطلانه بسبق الضعفاء، كقوله: ﴿لَوْ  
كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ﴾ [الأحقاف: ١١].

## الشرح

من عادات أهل الجاهلية: الاستدلال على بطلان الشيء بسبق الضعفاء إليه، كما قال الله عن المشركين أنهم يقولون: ﴿لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ﴾ [الأحقاف: ١١] يقولون: نحن أهل معرفة، وأهل خبرة، وأهل تفكير، نعرف الأمور، ولما رأينا أن هذا الذي جاء به محمد ليس حقيقة، تركناه، ولو كان حقيقةً سبقنا إليه، فتركنا له دليل على أنه ليس حقيقةً.

وهذا من أبطل الباطل؛ لأن الحق ليس اتباعه موقوفاً على طبقة من الناس، بل اتابع الحق مئة يمين الله بها على من يشاء من عباده ويوقفه لها. وأتباع الرسل أكثرهم من الضعفاء، كما قال تعالى: ﴿أَنْتَمْنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرَذَلُونَ﴾ [الشعراء: ١١١]

وقوله : « وَمَا نَرَنَاكُمْ أَتَبْعَثُكُمْ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُوكُمْ بِأَدَى الرَّأْيِ » [هود: ٢٧] أي : ليس عندهم تفكير . ويزعمون أنهم هم أهل التفكير وأهل العقول ، فلو كان ما جاء به نوح عليه السلام حقاً ؛ اتبعه أهل الرأي والملا من الناس ، فتركهم له دليل على أنه ليس حقاً . وهذا باطل ؛ لأن الغالب أن الذين يكفرون بالحق هم أهل الترف ، كما قال تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرِيبٍ مِّنْ نَّذِيرٍ إِلَّا قَاتَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسَلْنَا يَهُ كَافِرُونَ ﴿٣٤﴾ » [سما: ٣٤] ، غالباً من يتبع الحق الضعفاء والقراء ؛ لأنهم ليس عندهم تكبر .

فالاستدلال على الشيء بأنه حق باتباع الأغنياء له ، أو ذوي الجاه ، والاستدلال على أنه باطل باتباع الضعفاء ، هذا معيار أهل الجاهلية ، لا يجوز أن يتخذ ميزاناً يوزن به معرفة الحق من الباطل ؛ ولهذا يقول العلماء : الحق لا يعرف بالرجال ، وإنما يعرف الرجال بالحق .



تحريف أدلة الكتاب بعد معرفتها لتوافق أهواءهم

المسألة السادسة والعشرون

[تَحْرِيفُ كِتَابِ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ].

## الشرح

من شأن اليهود والنصارى: تحريف كتاب الله، التوراة والإنجيل، من بعد ما عقلوه، تعلموه وفهموه، حرفوه بزيادة أو نقصان، أو تفسير بغير المعنى الصحيح، من أجل أن توافق أهواءهم، وهذه مصيبة لا يزال المسلمون يعانون منها، وأول ما كانت عند أهل الكتاب من أهل الأهواء والرغبات والشهوات، إذا لم يقدروا على تكذيب النص وجحوده، سطوا عليه بالتحريف والتأويل والتفسير بغير معناه.

ولا يزال المسلمون يعانون من هذه الآفة من أهل الأهواء والفرق الضالة وأصحاب الشهوات. إذا قيل لهم: الربا حرام، قالوا: المراد بالربا كذا، يفسرون الربا على حسب هواهم، والآن موجود لهم كتب وكتابات وفتاوي تبيح الربا.

وإذا قيل : هذا حرمه الله ورسوله ، قالوا : ليس هذا هو الربا الذي حرمه الله ورسوله ؟ الربا الذي حرمه الله ورسوله هو ربا الجاهلية ، زيادة الدين على المعاشر فقط ، وأما ربا الفضل فهم ينكرونه . أو يقولون الربا المحرم هو الربا الاستهلاكي أما الربا الاستثماري فهو مباح .

وقد صح في الأحاديث في سنة الرسول ﷺ تحريم ربا الفضل ، في الصحيحين : «الذهب بالذهب ، والفضة بالفضة ، والبر بالبر ، والشعير بالشعير والتمر بالتمر ، والملح بالملح ، مثلاً بمثل ، سواء بسواء ، يدأ بيد»<sup>(١)</sup> هذا ربا الفضل ، حرمه رسول الله ﷺ ، وقد قال الله تعالى : ﴿وَمَا أَنْهَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشر: ٧] . وربا الفضل داخل في عموم قوله تعالى : ﴿وَحَرَمَ الرِّبَا﴾ .

فلما كان في اليهود من يحرف التوراة ، وكان في النصارى من يحرف الإنجيل ، وجد في هذه الأمة من يحرف القرآن والسنة ، من أجل إباحة ما هو عليه أو عليه غيره . والواجب على المسلم اتباع الكتاب والسنة .

(١) أخرجه البخاري (رقم ٢١٣٤، ٢١٧٤)، ومسلم (رقم ١٥٨٤، ١٥٨٧). واللفظ له .

ومن تحريف اليهود: أن الله لما قال لهم: ﴿وَأَذْخُلُوا الْبَابَ شَجَنًا وَقُلُونَا حِلَةً﴾ [البقرة: ٥٨]. حط عنا ذنبنا واغفر لنا، حرفوا وقالوا: حبة في حنطة، زادوا حرف النون.

والمؤولة لصفات الله، لما قال الله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى﴾ [طه: ٥] قالوا: معناه: استولى. فزادوا اللام من جنس نون اليهود.

هذا تحريف بالزيادة، وهناك تحريف بالنقص، وتحريف في المعنى، وهو تفسير القرآن بغير تفسيره الصحيح، وتفسير الأحاديث بغير تفسيرها الصحيح، هذا كله من تحريف الكلم عن مواضعه.



## تأليف الكتب الباطلة ونسبتها إلى الله المسألة السابعة والعشرون

[تَصْنِيفُ الْكُتُبِ الْبَاطِلَةِ وَنَسْبَتُهَا إِلَى اللَّهِ، كَقَوْلِهِ:  
﴿فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ  
اللَّهِ﴾] [البقرة: ٧٩].

### الشرح

من آفات اليهود: أنهم يؤلفون المؤلفات ويكتبونها بأيديهم، ويضمنونها الباطل، ويقولون: هذا من عند الله؛ ليحصلوا على مكافأة من الناس، أو يبيعوا هذه الكتب في الأسواق وتدر عليهم أموالاً. وتصنيف الكتب الضالة وترويجها على الناس حرفة اليهود، ومن تشبه بهم من هذه الأمة.

والواجب على العالم حينما يكتب شيئاً من العلم: أن يتقي الله سبحانه وتعالى، ولا يكتب إلا ما يوافق الكتاب والسنة؛ لأنه مسئول عن كتابته، فلا يكتب في فتواه ولا في

مؤلفه ولا في مقالته إلا ما يوافق الكتاب والسنة، ولا يكتب شيئاً من عند نفسه وهوه، ويقول: هذا من الشرع، أو هذه هي الشريعة.

وما أكثر تصنيف الكتب في هذه الأيام، أو الرسائل، أو الفتاوى الضالة الباطلة باسم الإسلام، وهذا مثل فعل اليهود. فهذا ينبه المسلم الذي يريد أن يكتب أو يؤلف أو يفتى، أن يتوقف عند حدود الله سبحانه وتعالى، وأن يتقي الله، وأن يكتب للحق، وإن لم يرض الناس.



## رفض ما عند غيرهم من الحق

المسألة الثامنة والعشرون

أَنَّهُمْ لَا يَقْبِلُونَ مِنَ الْحَقِّ إِلَّا الَّذِي مَعَ طَائِفَتِهِمْ، كَوَّلِهِ: « قَالُوا  
تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا » [البقرة: ٩١].

## الشرح

إذا قيل لهم: آمنوا بما أنزل الله على محمد ﷺ « قَالُوا  
تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا » [البقرة: ٩١] أي على موسى عليه السلام  
« وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ » أي: غيره « وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا  
مَعَهُمْ »، يقولون: نحن نؤمن بالتوراة التي أنزلت على نبينا  
موسى « وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ » [البقرة: ٩١] وهو الإنجيل الذي  
أنزل على عيسى، والقرآن الذي أنزل على محمد ﷺ « وَهُوَ  
الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ » الإنجيل والقرآن مصدقان لما في  
التوراة.

فرد الله عليهم بأنكم إذا كنتم تتبعون ما أنزل على  
موسى، فكيف تقتلون الأنبياء؟ هل أنزل على موسى قتل

الأنبياء؟ حيث قتلوا زكريا، وقتلوا يحيى، وهما بقتل عيسى عليه السلام، فرفعه الله إليه، وعصمه منهم، وهما بقتل محمد ﷺ، فهم مهمتهم قتل الأنبياء، كما قال تعالى: «أَفَكُلِّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوِي أَنفُسُكُمْ أَسْتَكْبِرُونَ فَقَرِيقًا كَذَبُوكُمْ وَفَرِيقًا نَقْتُلُوكُمْ» [آل عمران: ٨٧] بعض الرسل كذبوا بهم، وبعض الرسل قتلوا بهم، لماذا؟ لأنهم جاءوا بهم بما لا تهوى أنفسهم، فكيف يقولون: نؤمن بما أنزل علينا؟ وأين هذا من الإيمان بالذي أنزل عليهم؟

وأيضاً مما أنزل عليهم في التوراة نعت محمد ﷺ، وبيان رسالته وصفاته عليه الصلاة والسلام، فلماذا لم يؤمنوا بمحمد ﷺ؟ إن الإيمان بمحمد ﷺ هو إيمان بما أنزل عليهم، وقد كفروا به، وهم يقولون: «تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا» [آل عمران: ٩١].

وهذا يشمل من يقول: أنا لا أتبع إلا فلاناً من العلماء والواجب أنه يقبل الحق، ولا يتغصب لإمامه، أو لمدرسه، أو لشيخه، مثل مشايخ الطرق؛ يتغصب لهم المریدون والأتباع، ولا يقبلون الحق إلا ما قال هؤلاء، وهذا أمر باطل؛ لأنه لا يجب اتباع معين من الخلق إلا رسول الله ﷺ، ومن قال: إنه يجب اتباع معين غير الرسول فإنه مرتد، يستتاب فإن تاب وإلا

قتل، كما قرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية؛ لأنه جعل فلاناً مساوياً للرسول ﷺ.

فلا أحد يجب اتباعه إلا رسول الله ﷺ، أما غيره من الأئمة والعلماء - رحمهم الله - فيتبعون فيما وافقوا فيه الحق، وما أخطأوا فيه من الاجتهاد، فإنه لا يجوز أخذه، ولو كان من الأئمة، وهم يقولون ذلك، يقولون: لا تأخذوا من أقوالنا إلا ما وافق كلام الرسول ﷺ.



لا يعملون بقول من يزعمون أنهم يتبعونهم

### المسألة التاسعة والعشرون

[إِنَّهُمْ مَعَ ذَلِكَ لَا يَعْمَلُونَ بِمَا تَقُولُهُ طَائِفَتُهُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى وَنَبَهَ: ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلٍ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٩١].

### الشرح

أي : هؤلاء اليهود يدعون أنهم يتبعون ما أنزل إليهم في التوراة ، وهذا يكذبه أمران :

أولاً : قتلهم الأنبياء ، وليس في التوراة قتل الأنبياء ، بل فيها الإيمان بهم ، وتعظيمهم ، واتباعهم والاقتداء بهم .

الأمر الثاني : أن التوراة تأمرهم باتباع محمد ﷺ :  
﴿ الَّذِي يَحِدُّونَهُ مَكْنُونًا عِنْهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَالْأَنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحَلِّ لَهُمُ الظَّبَابَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيِثَ وَيَضْطَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾

[الأعراف: ١٥٧] . هذه صفاته ﷺ في التوراة ، ولم يؤمنوا به ﷺ ، فلم يقولوا بما قاله أنبياؤهم وعلماؤهم الذين يدعون الإيمان بهم . ولا يعملون بما يقولون .

## الأخذ بالافتراق وترك الاجتماع

### المسألة الثالثون

[وَهِيَ مِنْ عَجَائِبِ آيَاتِ اللَّهِ! - أَنَّهُمْ تَرَكُوا وَصِيَّةَ اللَّهِ  
بِالاجْتِمَاعِ، وَأَرْتَكُبُوا مَا نَهَىٰ عَنْهُ مِنَ الْافْتِرَاقِ، وَصَارَ كُلُّ حِزْبٍ  
بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحِينَ].

### الشرح

من عجائب آيات الله سبحانه وتعالى: أنهم لما تركوا الاجتماع على كتاب الله عز وجل، وشرعه المنزول على الرسل، والاعتصام به، ابتلاهم الله بالتفرق والتشتت والتناحر، والفرح بما هم عليه من الباطل. وهذه عقوبة لهم؛ لأن الإنسان إذا فرح بالباطل فإنه لا يتركه، أما إذا لم يفرح به وكان عنده تشكيك منه، فهذا حرثٌ أنه يتوب ويرجع عنه، لكن إذا اطمأن إليه وفرح به، فإنه لا يتحول عنه، وهذه عقوبة من الله جل وعلا؛ لأن من ترك الحق يبتلى بالباطل، ومن ترك الاجتماع فإنه يبتلى بالتفرق والتشتت، والتناحر والتطاحن، مما تجد أناساً مختلفين فيما بينهم من أمور الدين والدنيا إلا وتجد بينهم العداوات والحزازات والبغضاء، بل ربما الاقتتال فيما بينهم، ولا تجد من يتمسك بالاجتماع على الكتاب والسنة

إلا وتجد بينهم الألفة والمحبة والتناصر والتعاون، كأنهم جسد واحد، فلا عصمة إلا بالاجتماع على الكتاب والسنة، ولا وحدة إلا باتباع الكتاب والسنة، وما عدا ذلك فإنه فرقه وعداب.

فهؤلاء الذين يريدون توحيد المسلمين كما يقولون، يقال لهم: إذا كنتم تريدون توحيد المسلمين، وحددوا العقيدة؛ بأن تكونوا جميعاً على عقيدة التوحيد التي جاء بها رسول الله ﷺ، ولا ترکوا الناس، هذا قبوري، وهذا صوفي، وهذا شيعي، وحددوا العقيدة أولاً، واعتصموا بلا إله إلا الله، ثم وحدوا الحكم بما أنزل الله، فارجعوا إلى كتاب الله وسنة رسوله، وانبذوا القوانين والأنظمة والعادات القبلية وغير ذلك، ارجعوا إلى الكتاب والسنة، إذا كنتم تريدون الاجتماع ووحدة المسلمين، فلن يتحد المسلمون إلا على هذا، إلا على وحدة العقيدة ووحدة المرجع؛ وهو الحكم بما أنزل الله، ووحدة القيادة؛ وذلك بالسمع والطاعة لولي أمر المسلمين، هذا الذي يوحد أمر المسلمين، كما قال النبي ﷺ: «إن الله يرضى لكم ثلاثة: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من لا يأبه الله أمركم»<sup>(١)</sup>.

## عداوتهم للدين الحق، ومحبتهم للدين الباطل

### المسألة الحادية والثلاثون

[وَهِيَ مِنْ أَعْجَبِ الْآيَاتِ أَيْضًا! - مُعَاذَاتُهُمُ الدِّينَ الَّذِي  
أَنْتَسَبُوا إِلَيْهِ غَايَةَ الْعَدَاوَةِ، وَمَحَبَّتُهُمُ دِينَ الْكُفَّارِ - الَّذِينَ عَادُوا هُمْ  
وَعَادُوا نَبِيَّهُمْ وَفِتْنَهُمْ - غَايَةَ الْمَحَبَّةِ، كَمَا فَعَلُوا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ،  
لَمَّا أَتَاهُمْ بِدِينِ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَاتَّبَعُوا كُتُبَ السَّحْرِ، وَهِيَ  
مِنْ دِينِ آلِ فِرْعَوْنَ].

### الشرح

من مسائل أهل الجاهلية التي خالفهم فيها رسول الله ﷺ: معاداتهم لدينهم الذي أمروا باتباعه، واتباعهم لدين عدوهم، إذ معلوم أن اليهود كانوا على دين موسى عليه السلام، وأن عدوهم هو فرعون وأل فرعون الذين كانوا يسومونهم سوء العذاب، يقتلون أبناءهم، ويستحيون نساءهم ويستعملونهم في أحسن الحرف، إلى أن بعث الله نبيه وكليمه موسى عليه السلام، فخلصهم الله على يده من عدوهم وأعزهم به وأكرمهم، وخدل عدوهم وأغرقه وهم ينظرون إليه، وأقر

أعينهم بذلك، وكان في التوراة التي بين أيديهم، وهي كتاب الله الذي جاء به موسى عليه الصلاة والسلام، كان فيها أوصاف محمد ﷺ، والأمر باتباعه، وهو ﴿الَّتِي أَلَّمْ يَجِدُونَهُ مَكْثُونًا عِنْهُمْ فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا يَنْهَا مَنْ كَفَرَ وَيُحِلُّ لَهُمُ الظَّبَابَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيِثَ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾ [الأعراف: ١٥٧] بسبب أنهم شددوا، فشدد الله عليهم، وحرم عليهم طيبات أحلت لهم، بسبب كفرهم وعنادهم، فلو آمنوا بمحمد ﷺ لوضع الله عنهم هذه الآصار وهذه الأغلال، ولكنهم أخذهم الحسد، وقالوا: كيف يكون هذا النبي الموعود في آخر الزمان من العرب ومن بني إسماعيل؟ اللائق أن يكون هذا من بني إسرائيل، ولا يكون من بني إسماعيل، هكذا قالوا، فحسدوا محمداً ﷺ وأمته وكفروا به، وهم يعلمون أنه رسول الله، والذي حملهم على هذا هو الحسد والكبر، والعياذ بالله.

ولما كفروا بمحمد كانوا كافرين بموسى عليه السلام، وبكتابه الذي هو التوراة، فكفروا بالتوراة التي عندهم؛ من أجل الحسد لمحمد ﷺ، واستبدلوا التوراة بكتب السحر التي هي دين عدوهم فرعون؛ لأن السحر كان فاشياً في قوم فرعون، فتركوا الوحي المنزلي، وأخذوا بالسحر الذي كان

عليه عدوهم، وهذا من العجائب! يقول الله جل وعلا: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنْفُسِهِمْ مُّصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ بَنَدَ فَرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كَيْتَبَ اللَّهُ وَرَأَهُ ظُهُورِهِمْ كَانُوهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠١]، ﴿كَانُوهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [١٠٢] هذا الرسول وصفاته وما جاء به، عملوا عمل الجهال الذين لا يعرفونه؛ تكبراً وعناداً. لم يقل: لأنهم لا يعلمون، بل قال: ﴿كَانُوهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ لأن العالم إذا لم يعمل بعلمه، فكأنه لا يعلم؛ لأن ثمرة العلم العمل، فإذا لم يعمل صار هو والجاهل سواء، بل الجاهل يكون أخف منه إثماً. ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنَاهُوا الشَّيْطَانُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ﴾ [البقرة: ١٠٢] وهو السحر.

فأصل السحر أنه من عمل الشياطين، ثم توارثه الكفرة على اختلاف الأزمان، ورثه فرعون وقومه، وورثه اليهود، بدليلاً عن التوراة فالسحر قديم، ولكن توارثه الكفرة جيلاً بعد جيل.

فهذا من العقوبات؛ أن الإنسان إذا ترك الحق يُبتلى بالباطل، وهذه سنة لا تتبدل ولا تتغير، فبعض المسلمين تركوا كتاب الله وسنة رسوله، وأخذوا بأقوال الناس، وأخذوا علم المنطق، وأخذوا علم الكلام، هم من هذا القبيل، لما تركوا كتاب الله وسنة رسوله وأخذوا غيرهما؛ لأنهم لما أعرضوا عن كتاب الله وسنة رسوله، ولم يأخذوا عقيدتهم من

الكتاب والسنة، ابتلوا بأخذ العقيدة من علوم الكفرة  
والملحدة، فما أشبه الليلة بالبارحة!

وهكذا كل من ترك الحق فإنه يبتلى بالباطل، ومن ترك  
مذهب أهل السنة والجماعة، فإنه يبتلى بمذاهب الفرق  
الضالة، والذي يتحزب مع الجماعات الضالة المخالفة  
للكتاب والسنة ومنهج أهل السنة والجماعة، يُبتلى بأن يكون  
مع الفرق الضالة. هذه سنة الله سبحانه وتعالى، فهذا مما  
يُحذّر المسلم من أن يترك الحق؛ لأنه إذا ترك الحق ابتلي  
بالباطل، وإذا ترك اتباع أهل الحق اتبع أهل الباطل، دائمًا  
وأبدًا.



كفرهم بالحق الذي مع غيرهم ممن لا يهونه

المسألة الثانية والثلاثون

[**كُفْرُهُمْ بِالْحَقِّ إِذَا كَانَ مَعَ مَنْ لَا يَهْوَنَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : «وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ»**] [البقرة: ١١٣].

## الشرح

وهذه المسألة من أخطر المسائل، وهي: كفرهم بالحق إذا كان مع من لا يهونه، أي لا يحبونه، فيتركون الحق الذي معه؛ تعصباً لكراهتهم للشخص، فيتركون الحق من أجله.

والواجب على المسلم أن يقبل الحق ممن جاء به؛ لأن الحق ضالة المؤمن أينما وجده أخذه، مع صديقه أو مع عدوه؛ لأنه يطلب الحق. أما إذا كان يعتبر الأشخاص فقط، فهذا دين أهل الجاهلية.

ومثال ذلك: ما ذكره الله عن اليهود والنصارى - وهم أهل كتاب وعلم - فاليهود رفضوا الحق الذي مع النصارى،

والنصارى رفضوا الحق الذى مع اليهود، كما قال تعالى عنهم: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ الْأَصْنَارِى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ الْأَصْنَارِى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ﴾ [البقرة: ١١٣] والذى حملهم على هذا هو الهوى؛ لما كان اليهود يبغضون النصارى جحدوا ما معهم من الحق، ولما كان النصارى يبغضون اليهود جحدوا ما معهم من الحق ﴿وَهُمْ يَتَلَوَّنُ الْكِتَابَ﴾ الذى يأمرهم بقبول الحق، ﴿كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ﴾ [البقرة: ١١٣] فالذين ليس معهم كتاب ساروا على هذا المنهج، كل طائفة تكفر الأخرى، وتتجدد ما معها من الحق.

والحاصل: أن الواجب على المسلم تجنب سنة اليهود والنصارى، وهي الكفر بالحق إذا كان مع من لا يحبه، فلا يحملك بغض الشخص على أن ترفض ما معه من الحق. ومثل هذا ما هو موجود الآن: إذا كانت طائفة أو جماعة تتغاضى أحد العلماء، فإنهم يرفضون ما معه من الحق، فيحملهم بغضهم لهذا العالم على أن يرفضوا ما معه من الحق، وأن يعتّموا عليه، ويُرّهّدوا فيه، ويُحذّروا من مؤلفاته، ومن أشرطته، ولو كانت حقاً. لماذا؟ لا شيء إلا لأنهم لا يحبون هذا الشخص.

والواجب عليك أيها المسلم أن تقبل الحق، وإن كان مع من لا تحب، ولا تكون العداوات الشخصية والأهواء النفسية

مانعة من قبول الحق .

والنبي ﷺ لما جاءه اليهودي ، وقال : إنكم تشركون ،  
تقولون : ما شاء الله وشاء محمد ، أمر أن يقولوا : «ما شاء الله  
وحده» ولا يقولوا : ما شاء الله وشاء محمد<sup>(١)</sup> . فالنبي ﷺ قبل  
هذا الحق ، وأمر أصحابه بترك الخطأ .

وكذلك الذي جاء النبي ﷺ من أخبار اليهود وقال : إن  
الله يطوي السموات بيمنيه ، ويحمل الجبال على أصبع ،  
والأرضين على أصبع . . . إلى آخر الحديث ، فالنبي ﷺ  
ضحك حتى بدت نواجذه ؛ تصديقاً لهذا الخبر<sup>(٢)</sup> ، وأنزل الله  
قوله تعالى : ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبَضَ ثُمَّ يَوْمَ  
الْقِيَمَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَلَّمَ عَمَّا  
يُشَرِّكُونَ﴾ [الزمر: ٦٧] ، فلما طابق قول هذا الخبر من اليهود  
الحق ، قبله النبي ﷺ وسرّ به .

(١) عن قتيلة امرأة من جهينة : أن يهودياً أتى النبي ﷺ فقال : «إنكم ثنّدون وإنكم  
تشركون تقولون : ما شاء الله وشئت ، وتقولون : والكعبة . فأمرهم النبي ﷺ  
إذا أرادوا أن يحلقوا أن يقولوا : وربّ الكعبة ويقولوا : ما شاء الله ثم  
شئت ». أخرجه النسائي (١٠/٧ رقم ٣٧٨٢)، وبنحوه عند ابن ماجه عن  
حديفة بن اليمان (٢/٥٥٠ رقم ٢١١٨)، وأحمد في المسند (٦/٣٧١ -  
٣٧٢)، والبيهقي في الكبرى (٣/٥٤) .

(٢) أخرجه البخاري (رقم ٤٨١١، ٤٨١٤، ٧٤١٥، ٧٤١٤)، ومسلم (٢٧٨٦) .

الحاصل: أن المسلم يجب عليه أن يقبل الحق، ولا تحمله عداوته الشخصية، وأغراضه النفسية، والإشاعات التي تشع عن بعض أهل الحق، لا تحمله هذه الأمور على رفض ما يقوله هذا العالم بل ينتفع به، حتى ولو كان هذا العالم غير مستقيم، لو كان ما يقال فيه من الذم والعيوب صحيحاً، إذا قال كلمة حق وجب أن تقبل، لا لأجل هذا الشخص، ولكن لأجل الحق، هذا هو الواجب. فيجب على طلبة العلم أن ينهاجوا هذا المنهج الرباني، قبول الحق ممن جاء به.



## تناقضهم في الإقرار والإنكار

### المسألة الثالثة والثلاثون

[إِنْكَارُهُمْ مَا أَقْرَءُوا أَنَّهُ مِنْ دِينِهِمْ، كَمَا فَعَلُوا فِي حَجَّ  
البَيْتِ، فَقَالَ تَعَالَى : « وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ  
نَفْسَهُ » [البقرة: ١٣٠].

## الشرح

اليهود يدعون أنهم على ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، ولكنهم لما حُوّلت القبلة إلى الكعبة التي بناها إبراهيم أنكروا هذا غاية الإنكار، والعياذ بالله؛ لأنهم لا يعترفون بالكعبة، ولا بالحج الذي هو من دين إبراهيم، وينكرون بالتوجه إلى القبلة، وهم يعلمون أن هذا هو الحق، وأن الكعبة هي قبلة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وأن إبراهيم هو الذي أسس هذا البيت، وبناه بأمر الله عز وجل، كما قال تعالى : « وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ » [الحج: ٢٦] وقال تعالى : « وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ » [البقرة: ١٢٧] الآية، فصارت الكعبة من بناء إبراهيم، بأمر الله، وهي قبلته،

وهم ينكرون هذا. وكذلك الحج ، من ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، وهم ينكرونها ، مع أنهم يدعون أنهم على ملة إبراهيم وعلى دين إبراهيم ، لكن حملهم بغض محمد ﷺ على أن أنكروا هذا كله .

فالكعبة من ميراث إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، والتوجه إليها بالصلاوة ، وقصدتها للحج والعمرة من دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام ، وهؤلاء يتسبون إلى دين إبراهيم وينكرون أعظم شعائره ، فهذا من التناقض العجيب !

ومثل هذا كل من يتسب إلى الإسلام ، ويرفض بعض أحكامه ، كالذي يقول : أنا مسلم ، ثم يطوف بالقبور ويدعوها ويبارك بها ويتمسح بها ، فإذا قيل له : هذا شرك ، فإنه لا يتحول عنه بل يستمر عليه ويعغض من نهى عنه . وهذا من التناقض في الانتساب ، يتسب إلى الإسلام ويخالفه في أعظم شعائره ، وهو التوحيد .

كل فرقة تزكي نفسها دون غيرها

المسألة الرابعة والثلاثون

إِنَّ كُلَّ فِرْقَةً تَدْعِي أَنَّهَا النَّاجِيَةُ فَأَكْذَبُهُمُ اللَّهُ بِقَوْلِهِ : « قُلْ هَاتُوا بِرَهْنَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۝ » [البقرة: ١١١] ثُمَّ بَيْنَ الصَّوَابَ بِقَوْلِهِ : « بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ۝ » [البقرة: ١١٢] .

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: أن كل فرقة منهم تدعى أنها هي التي على الحق، وأن غيرها على الباطل وكان هذا في اليهود والنصارى ومن شا بهم « وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىً ۝ » [البقرة: ١١١] حصرت الهدایة ودخول الجنة في اليهود والنصارى.

ومثلهم الفرق الضالة، كل فرقة تدعى أنها هي التي على الحق، وأن غيرها على الباطل، وكل فرقة تدعى أنها الفرقة الناجية التي قال فيها النبي ﷺ: « ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار، إلا واحدة» ولكن الرسول ﷺ بين العلامة الفارقة لهذه الفرقة عن غيرها لما

قالوا: «من هي يا رسول الله؟ قال: «من كان على ما أنا عليه وأصحابي»<sup>(١)</sup>.

ولهذا قال جل وعلا: «**قُلْ هَاكُوًا بِرَهْنَتْكُمْ**» [البقرة: ١١١] يعني: هاتوا دليلكم على ما تقولون، أنه لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصاري؛ لأن هذه دعوى، والدعوى لا تقبل إلا بدليل؛ ولهذا قال بعدها: «**بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ**» [البقرة: ١١٢]، «**أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ**» يعني: أخلص دينه لله، وسلم من الشرك، «**وَهُوَ مُحْسِنٌ**» أي: متبع للرسول ﷺ، فمن توفر فيه هذان الشرطان فإنه من أهل الجنة، ومن اختلف فيه هذان الشرطان أو أحدهما فهو من أهل النار، وإن أدعى أنه من أهل الجنة.

فقوله: «**بَلَى مَنْ أَسْلَمَ**» إلخ هذا المنهج السليم الذي من كان عليه صار من الفرقة الناجية؛ لأن النبي ﷺ قال: «من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي» هذا ضابط من السنة، والآية ضابط من القرآن، فمن كان يريد الجنة فليسلم وجهه إلى الله، ويحسن عمله على السنة، ويتجنب البدع والمحدثات التي ما أنزل الله بها من سلطان.

(١) أخرجه أبو داود (٥/٧ رقم ٤٥٩٦، ٤٥٩٧)، والترمذني (٥/٥ رقم ٢٦٤٥ - ٢٥٢)، وابن ماجه (٤/٤ رقم ٣٥٢ - ٣٥٣)، والحديث صحيح البخاري (٣٩٩٢، ٣٩٩١ رقم ٣٩٩٣)، وال الحديث صحيح الترمذاني والألباني في صحيح الجامع (رقم ١٠٨٣، ١٠٨٢).

## تَقْرِبُهُمْ إِلَى اللَّهِ بِفَعْلِ الْمُحْرَم

### المسألة الخامسة والثلاثون

[التَّعَبُّدُ بِكَشْفِ الْعَوْرَاتِ، كَقَوْلِهِ : « وَإِذَا فَعَلُوا فَنِحْشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا » [الأعراف : ٢٨] .

### الشرح

يتعبد أهل الجاهلية بكشف العورات في الطواف؛ لأن الشيطان زين لهم أن من لم يكن من أهل الحرم، وجاء من الآفاق، فإنه لا يدخل الحرم بثيابه التي جاء بها؛ لأنه عصى الله فيها، فإن وجد من أهل الحرم من يعطيه ثوباً ليلبسه ويطوف به، وإنما يخلع ثيابه عند حدود الحرم، ويدخل عرياناً، كذا زين لهم الشيطان، حينما فعلوا هذه الفاحشة قالوا: وجدنا عليها آباءنا « وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا » [الأعراف : ٢٨] .

فانظروا كيف سمي كشف العورة: فاحشة، وهي: ما تناهى قبحه. وكثير من الناس في هذا الزمان يعتبرونه رقياً وتحضراً!

ثم رد الله عليهم بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ﴾ [الأعراف: ٢٨] أي: لا يشرع لعباده كشف العورات، وإنما شرع لهم سترها؛ لما في ذلك من البعد عن الفتنة، وعدم الوقع في الجرائم الخلقية، وقد كذبوا على الله وقالوا عليه بغير علم، فاحتجو بحجتين باطلتين، إحداهما أبطل من الأخرى: الأولى: ﴿وَجَدَنَا عَلَيْهَا أَبَاءَنَا﴾ [الأعراف: ٢٨]، والثانية أعظم وأخطر ﴿وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا﴾، كذبوا على الله سبحانه وتعاليٰ، فرد عليهم سبحانه بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٢٨] والقول على الله بلا علم جريمة خطيرة جداً.

ثم بين سبحانه ما ينهى عنه فقال: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَامٌ رِّبَيْعُ الْفَوَاحِشِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾ [الأعراف: ٣٣] الفواحش جمع فاحشة، وهي: المعصية المتناهية في القبح، ومنها كشف العورة، ﴿مَا ظَهَرَ مِنْهَا﴾ علانية أمام الناس، ﴿وَمَا بَطَنَ﴾ ما فعله الإنسان خفية بينه وبين الله.

﴿وَأَنْ تُشَرِّكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا﴾ [الأعراف: ٣٣] يعني: حجة، فالله ما أنزل لأهل الشرك حجة أبداً، إنما أنزل الحجة على التوحيد. أما الشرك فالله نهى عنه سبحانه وتعاليٰ.

﴿وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ [الأعراف: ٣٣] القول على

الله بلا علم أعظم من الشرك، ومن ذلك: قولهم؛ الله أمرنا بكشف العورات. فليحذر الذين يقولون: هذا حلال وهذا حرام، بدون دليل من كتاب الله وسنة رسوله.

إلى أن قال سبحانه وتعالى: ﴿ يَبْيَنَ مَاءِدَمْ خُذُوا زِينَتَكُمْ ﴾ يعني: استروا عوراتكم ﴿ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١] يعني: عند كل صلاة، ومنها الطواف بالبيت.

**الشاهد:** أن أهل الجاهلية يتقربون إلى الله بكشف العورات، ويعدونه عبادة الله، فهذا من أفحش الكذب والزور، والعياذ بالله. ومنه نأخذ تحريم كشف العورات مطلقاً إلا لضرورة، كالعلاج الضروري، أو ما بين الزوجين بعضهما مع بعض، وكشف العورة في غير هاتين الحالتين حرام شديد التحريم؛ لأنَّه يجر إلى الفاحشة والوقوع في الجريمة، والشيطان عرف أن العري يجر إلى الزنا واللواط؛ فلذلك رغب الناس في كشف العورات، وسمى هذا تقدماً وحضارة ورقاً، ونَفَرَ من الستر واللباس المحتشم، وقال: هذا تأخر ورجعية وتقالييد بالية.

وما يقال عن الحجاب الآن، والتزهيد فيه، والتمسخر من أهلـه شيء معروف في الصحف والمجلـات والمجالـس وغير ذلك، لكن هذا لا يضرـ أهل الإيمـان إذا تمـسـكـوا بـديـنـهـمـ.

تقربهم إلى الله بتحريم الحلال وتحليل الحرام

المسألة السادسة والثلاثون

[التَّعْبُدُ بِتَحْرِيمِ الْحَلَالِ، كَمَا تَعْبَدُوا بِالشَّرْكِ].

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: تعبدهم - أي: تقربهم إلى الله - بتحريم ما أوجب الله، فحرموا ستر العورة في الطواف كما سبق من حال المشركين.

وكذلك اليهود والنصارى، فالنصارى: حرموا على أنفسهم كثيراً من الطيبات، واليهود أباحو أنفسهم ما حرم الله مثل الربا وقد نهوا عنه وأكلهم أموال الناس بالباطل، والمشركون حرموا أنواعاً من بهيمة الأنعام، منها البحيرة والسائلة والوصيلة، أنواع من الأنعام يسمونها بهذه الأسماء، ويحرمونها للأصنام، وقد نهى الله المؤمنين عن ذلك فقال: ﴿يَكَايِهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيْبَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ [المائدة: ٨٧]، فالمؤمن لا يتشدد في تحريم ما أحل الله، ولا يتسامه ويسبيح المحرمات؛ بل يكون

معتدلاً، فتحريم الحلال وتحليل الحرام من دين الجاهلية، فلا يجوز لأحد أن يحلل ويحرم إلا بدليل من كتاب الله، وإذا اعتبر ذلك من التعبد، مثل ما عليه النصارى في الرهبانية، أو عليه المشركون في الطواف بالبيت، فهذا تعبد بما لم يشرعه الله، وتعبد لله بمعصيته سبحانه وتعالى، وتقرب إلى الله بمعصيته، وشرع دين لم يأذن به.

فالمسألة خطيرة جدًا، كما تعبد أهل الجاهلية بالشرك وهذا أعظم، وهو موجود قديماً وحديثاً، فالذين يطوفون بالقبور، ويدبرحون لها، وينذرون لها، ويقولون: هذا تقرب إلى الله ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِقَرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَ﴾ [الزمر: ٣]، ﴿هَتُولَاءُ شَفَعَتُونَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨] هذا عند المشركين الأولين، وعند المشركين المعاصرین المتسببن إلى الإسلام، ويقولون: هذا تقرب إلى الله جل وعلا بواسطة هؤلاء الصالحين: فهم شفعاؤنا، ويقربوننا إلى الله زلفى.

**اتخاذهم الأخبار والرهبان أرباباً من دون الله  
المسألة السابعة والثلاثون**

[التَّبَعِيدُ بِاتْخَادِ الْأَخْبَارِ وَالرُّهْبَانِ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ].

### الشرح

قال الله تعالى في اليهود والنصارى: ﴿أَنْخَذُوا  
أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ  
مَرْيَمَ وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَنَّهَا وَاحِدًا﴾ [التوبه: ٣١]  
والأخبار هم العلماء، والرهبان هم العباد، فاليهود والنصارى  
يتبعدون الله باتباع الأخبار والرهبان في معصية الله سبحانه  
وتعالى، حيث يحرمون ما أحل الله، ويحلون ما حرم الله،  
فيطيعهم هؤلاء، ويعتبرون هذا عبادة، حيث يقولون: طاعة  
العلماء واجبة. فنقول: طاعتهم واجبة إذا أطاعوا الله، أما من  
خالف طاعة الله فلا طاعة له، قال ﷺ: «لا طاعة لمخلوق في  
معصية الخالق»<sup>(١)</sup>، ولو كانوا علماء أو عباداً من أزهد الناس،

---

(١) تقدم في ص ٤٨.

ما داموا ليسوا على حق فلا يجوز لنا اتباعهم، ومن اتبعهم وهو يعلم أنهم يحلون ما حرم الله، ويحرمون ما أحل الله، فقد اتخذهم أرباباً، يعني: أشركهم مع الله سبحانه وتعالى؛ لأن التحليل والتحريم حق لله جل وعلا، لا يجوز لأحد أن يحلل ويحرم ويشرع إلا بدليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، قال تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِّنَّةُ كُمُ الْكَذِبُ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لَتَنْفَرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُ إِنَّ الَّذِينَ يَقْرَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ﴾ [النحل: ١١٦، ١١٧] فلا نطيط العلماء مطلقاً أصابوا أو أخطأوا، لكن نتبعهم إن أصابوا، ونتجنب خطأهم إذا أخطأوا، فنطيط من أطاع الله، ونعصي من عصى الله سبحانه وتعالى ونخالف خطأ من أخطأ، هذا هو الدين الحق.

أما لو كنت لا تعلم أن هذا العالم مخطئ، فأنت معذور. أما من يقول: إذا كان أخطأ فخطأه عليه. فنقول: هذا لا يجوز، ولا ينفعك هذا يوم القيمة، عليهم ما حملوا وعليك ما حملت، والفتاوی لا يعتمد عليها إلا إذا كانت مبنية على دليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، فمن كان يعلم أنها على غير دليل، فإنه يحرم عليه أن يأخذ بها، ومن كان يجهل هذا فهذا معذور، لكن يجب عليه التحرّي وزيادة التثبت.

## إلحادهم في أسماء الله وصفاته

### المسألة الثامنة والثلاثون

[الإلحاد في الصفات، كَوْلِهِ تَعَالَى : « وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ » [فصلت: ٢٢].

## الشرح

الصفات: أي صفات الله عز وجل التي أثبتها لنفسه، والإلحاد في اللغة معناه: الميل عن الاستقامة، والمراد به هنا: الميل في صفات الله، ومن ذلك نفيها عنه سبحانه وتعالى، فنفي الصفات إلحاد؛ لأن الميل عن الحق، وانحراف عن الحق، فأهل الجاهلية يلحدون في صفات الله، بمعنى أنهم يجحدونها وينفونها عن الله، والدليل على ذلك قوله تعالى: « وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَرُونَ أَن يَشَهَّدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ » [٢٢] حيث ظنوا أن الله لا يعلم كثيراً من أعمالهم، فنفوا صفة العلم عن الله.

هذا وجه الشاهد من الآية؛ لأن العلم صفة عظيمة من

صفات الله سبحانه، فهو يعلم كل شيء، لا يخفى عليه شيء من أعمال عباده ومن غيرها ﴿يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا شِرُونَ وَمَا تَعْلَمُونَ﴾ [التغابن: ٤] يعلم ما كان وما يكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، فعلمه سبحانه وتعالى شامل ومحيط بكل شيء، فمن ظن أنه لا يعلم بعض أعماله فإنه يكون ملحداً في صفات الله، نافياً لصفة العلم.

ثم قال جل وعلا: ﴿وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرَدَنَكُمْ﴾ [فصلت: ٢٣].

أي: أوقعكم في الردى، وهو الهلاك ﴿فَأَصْبَحَتُمْ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ [فصلت: ٢٣] فدل على أن من نفى صفة من صفات الله سبحانه وتعالى، أنه متشبه بأهل الجاهلية، ومت وعد بأشد الوعيد، فعلى هذا يكون نفات الصفات - من الجهمية والمعزلة والأشاعرة والماتوردية - قد ورثوا هذه الخصلة القبيحة عن أهل الجاهلية، وأنهم متعرضون لهذا الوعيد الشديد، ولأنهم ظنوا بالله ظن السوء.

ومن الإلحاد في الصفات تأويلاً لها وصرفها عن معناها الصحيح إلى معنى باطل كتأويل الاستواء بالاستيلاء واليد بالقدرة وغير ذلك. ومن الإلحاد فيها تفويض معناها إلى الله وجحد معناها الذي تدل عليها نصوصها.

## الإلحاد في أسماء الله تعالى المسألة التاسعة والثلاثون

﴿الْإِلْحَادُ فِي الْأَسْمَاءِ، كَقَوْلِهِ: ﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ﴾﴾

. [الرعد: ٣٠]

## الشرح

أهل الجاهلية يلحدون في الصفات، ويلحدون في أسماء الله سبحانه وتعالى، فينفونها، كما قال تعالى: ﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ﴾ والرحمن من أسمائه سبحانه وتعالى، وذلك أن الرسول ﷺ لما أراد أن يكتب الصلح بينه وبين المشركين في الحديبية، فجاء سهيل بن عمرو، فقال: هات اكتب بيننا وبينكم كتاباً. فدعا النبي ﷺ الكاتب، فقال النبي ﷺ: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»، قال سهيل: أما الرحمن فهو الله ما أدرى ما هو<sup>(١)</sup> قالوا: ما نعرف الرحمن إلا رحمٌ اليمامة - يعنون مسيلمة؛ لأن مسيلمة تسمى بالرحمن -، فأنزل الله تعالى:

---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٢٧٣١، ٢٧٣٢).

﴿وَهُمْ يَكْفِرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٠].

وكذلك لما كان النبي ﷺ في مكة، وكان يصلّي ويذعن ويقول: يا الله، يا رحمن. قال المشركون: انظروا إلى هذا الرجل، يزعم أنه يعبد إلهاً واحداً، وهو يقول: يا الله، يا رحمن، يعبد إلهين. فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ آدُعُوا اللَّهَ أَوْ آدُعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ﴾ [الإسراء: ١١٠] فأسماء الله كثيرة، وتعدد الأسماء لا يدل على تعدد المسمى، وإنما يدل على عظمة هذا المسمى الذي تعددت أسماؤه.

فالشاهد: أن المشركين ينكرون أسماء الله، فمن نفى أسماء الله من الفرق الضالة كالجهمية، أو نفى معانيها وأثبت ألفاظها كالمعتزلة أو نفي بعض الصفات وأثبتت بعضها كالأشاعرة، فإنه يكون وارثاً لأهل الجاهلية. وقد قال الله تعالى مثبتاً أسماءه: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠]، وقال سبحانه: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى﴾ [طه: ٨]، وقال الله تعالى: ﴿لَهُ الْأَسْمَاءُ الْخُسْنَى﴾، والنبي ﷺ يقول: «أسألك بكل اسم هو لك، سميتك به نفسك، أو علمته أحداً من خلقك، أو أنزلته في كتابك، أو استأثرت به

في علم الغيب عندك»<sup>(١)</sup>، فأسماء الله كثيرة، منها ما أنزله في كتابه، وهذا كثير في القرآن، الرحمن، الرحيم، العزيز، الحكيم، الرؤوف، التواب، الغفار... .

وفي آخر سورة الحشر «هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ الْغَيْبُ وَالشَّهَدَةُ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿٢﴾ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّمُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشَرِّكُونَ ﴿٣﴾ هُوَ اللَّهُ الْخَلِيقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى» [الحشر: ٢٤، ٢٢].

فيجب الإيمان بأسماء الله سبحانه وتعالى، وقال عليه السلام في الحديث الصحيح: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا، من أحصاها دخل الجنة»<sup>(٢)</sup>، والأدلة على أسماء الله سبحانه وتعالى كثيرة، فمن لم يؤمن بأسماء الله، فإنه لا يؤمن بالله سبحانه وتعالى.

\* \* \*

(١) أخرجه أحمد في المسند (٣٩١/١)، والحاكم (١٨٩/٢) رقم ١٩٢٠، وابن حبان في صحيحه (٢/١٦٠ رقم ٩٦٨)، وصححه الشيخ أحمد شاكر (حديث رقم ٣٧١٢)، والألباني في الصديقة (رقم ١٩٨)...

(٢) أخرجه البخاري (رقم ٢٧٣٦)، ومسلم (رقم ٢٦٧٧).

## جحود الرب سبحانه وتعالى

### المسألة الأربعون

[التعطيل، كَقَوْلِ آلِ فِرْعَوْنَ].

### الشرح

التعطيل في الأصل: إخلاء الشيء، يقال: عطل المكان، إذا أخله، ويقال: امرأة عاطل، يعني: خالية من الحلي، فالتعطيل هو: إخلاء الشيء عن غيره.

المراد به هنا: إخلاء الكون عن خالقه، ونفي أن يكون هناك خالق لهذا الكون، وإنما وجد نتيجة الطبيعة كما يقولون.

وإمام المعطلة هو فرعون، حيث يقول: «يَتَأْيِثُهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي» [القصص: ٣٨]، ولكن هذا من باب المكابرة والعناد. وفي الآية الأخرى يقول: «يَهْمَنُ أَبْنَى لِصَرْحًا عَلَيْهِ أَتْلَعُ أَسْبَدَ أَسْبَدَ أَسْبَدَ أَسْبَدَ فَأَطْلَعَ إِلَيْهِ إِلَهٌ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنُهُ كَذَّابًا» [غافر: ٣٧، ٣٦]، «فَأَوْقَدْتُ لِي يَهْمَنُ عَلَى الْعَيْنِ فَاجْعَلْتُ لِي صَرْحًا عَلَيْهِ أَطْلَعَ إِلَيْهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنُهُ مِنْ

الْكَذِيبَ» [القصص: ٣٨]، هذا هو التعطيل.

والفِطْرُ والعقول تدل على كذب هذا القول؛ لأنَّه لا يمكن وجود مخلوق بدون خالق، ولا يوجد فعل بدون فاعل أبداً «أَمْ خَلَقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ» [٢٥] «أَمْ خَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلْ لَأَ يُؤْفَقُونَ» [٢٦] [الطور: ٣٥، ٣٦]، ما أجابوا على شيء من هذا. فلا هم خلقوا غيرهم، ولا هم خلقوا أنفسهم، ولم يجدوا من غير خالق، لابد أن يكون خالق، وإذا كان هناك خالق: هل هم هذا الخالق؟ هل هم خلقوا أنفسهم؟ هل أصنامهم خلقت شيئاً من السموات والأرض؟ حاشا وكلا، فالعقول والفطر تكذب هذا القول.

\* \* \*

## وصف الله بالنقص

### المسألة الحادية والأربعون

[نِسْبَةُ النَّقَائِصِ إِلَيْهِ سُبْحَانَهُ، كَالْوَلَدِ وَالْحَاجَةِ  
وَالتَّعَبِ، مَعَ تَنْزِيهِ رُهْبَانِهِمْ عَنْ بَعْضِ ذَلِكَ].

#### الشرح

النقائص ضد الكمالات ، ونسبة النقائص إلى الله سبحانه وتعالى هضم لربوبيته ، وذلك كنسبة الولد إليه؛ لأن الوالد يحتاج إلى الولد وهو يشبهه ، فاليهود قالوا: عزير ابن الله ، والنصارى قالوا: المسيح ابن الله ، ومشركو العرب قالوا: الملائكة بنات الله ، مع أن النصارى يتزهون بأخبارهم عن الأولاد والزوجات ؛ لأن هذا نقص في حقهم ، فهم لا ينزعون الله عما ينزعون عنه رهبانهم ! كذلك العرب كانوا يكرهون البنات ، وينسبونها إلى الله ، فينسبون إلى الله ما يكرهونه لأنفسهم ، ويعتبرونه عيباً ونقصاً ﴿وَجَعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ  
وَلَهُمْ مَا يَشْتَهِنُونَ﴾ [النحل: ٥٧].

ومما يذكر أن عالماً من علماء المسلمين ذهب برسالة

إلى أحد ملوك الروم ، فلما دخل عليه قال له : كيف الزوجة والأولاد؟ فغضب الحاضرون ؛ كيف يصف رئيسهم بأن له زوجة وأولاداً ؟ ! فقال لهم رحمة الله : أنتم تنزعون رئيسكم عن الزوجة والولد ، وتنسبونهما إلى الله عز وجل ؟ ! ولا تنزعونه فبذلك أفحهمهم ، وخصمهم بهذا ، وأخجلهم غاية الخجل .



## الشرك في الملك

المسألة الثانية والأربعون

[الشّرْكُ فِي الْمُلْكِ، كَقَوْلِ الْمَجُوسِ].

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: الشرك في الملك، كقول المجوس منهم. والمجوس: طائفة من البشر في بلاد فارس، يعبدون النيران ويقولون: إن هذا الكون له خالقان، النور والظلمة، فالنور خلق الخير، والظلمة خلقت الشر، ولهذا سُمُوا بالثانوية. وهذا شرك في الربوبية.

وفي مذهبهم: جواز نكاح المحارم، ومن مذهبهم: الاشتراك في الأموال والزوجات، فلا يرون لأحد تملكاً خاصاً فيشتراكون في النساء، ويشتراكون في الأموال، وعليه الشيوعية في الوقت الحاضر والاشتراكية.

وهذا مذهب باطل منافق للأديان والفطر، فخالق الكون واحد أحد، فرد صمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد. وقد أباح الملكية الفردية، وحرم نكاح المحارم.

جحودهم لقدر الله  
المسألة الثالثة والأربعون

[جُحُودُ الْقَدَرِ].

الشرح

القدر هو: علم الله بالأشياء، وتقديره لها - جل وعلا -  
قبل وقوعها، وكتابتها في اللوح المحفوظ، ثم خلقه لها.  
والإيمان بذلك ركن من أركان الإيمان الستة، قال ﷺ:  
«الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر،  
وتؤمن بالقدر خيره وشره»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [القمر: ٤٩]،  
والقدر من أفعال الله سبحانه وتعالى، ولا يقع شيء في ملكه  
وإلا وقد قدره وشاءه سبحانه، وذلك أن الله عَلِمَ ما كان وما  
يكون، بعلمه الأزلية الذي هو موصوف به أولاً وأبداً، ثم كتب  
ذلك في اللوح المحفوظ، قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي

(١) أخرجه البخاري (رقم ٥٠)، ومسلم (رقم ١٠).

الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ تَرَاهَا» [الحديد: ٢٢] أي : نخلقها : «إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ» [الحديد: ٢٢] ، والنبي ﷺ يقول : «واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك<sup>(١)</sup>» ، «رفعت الأقلام وجفت الصحف»<sup>(٢)</sup> ، فلا يكون شيء إلا بمشيئة الله سبحانه وتعالى ، ولا يحصل شيء إلا والله خالقه «اللَّهُ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ» [الزمر: ٦٢] خلق الخير وخلق الشر ، وقدر الخير وقدر الشر ، وهذا ما يسمى : مراتب الإيمان بالقدر :

أولاً: الإيمان بأن الله عالم كل شيء.

ثانياً: أن الله كتب كل شيء في اللوح المحفوظ.

ثالثاً: الإيمان بأن الله شاء كل شيء يقع في هذا الكون ، فلا يقع شيء إلا بمشيئة سبحانه وتعالى .

رابعاً: الإيمان بأن الله خالق كل شيء ، وهو على كل شيء وكيل .

هذا هو الإيمان بالقدر . والجاهلية كانوا ينكرون القدر ،

(١) أخرجه أبو داود (٥١/٥ - ٥٢ رقم ٤٦٩٩) ، وابن ماجه (٥٩/١) - (٦٠ رقم ٧٧).

(٢) جزء من حديث وصية رسول الله ﷺ لابن عباس : «يا غلام إنني معلمك كلمات...» أخرجه أحمد (٢٩٣/١) وصححه الشيخ أحمد شاكر (رقم ٢٦٦٩) وكذا الشيخ الألباني في صحيح الجامع (رقم ٧٩٥٧).

والدليل على ذلك: ثلاثة آيات في القرآن: الأولى في سورة الأنعام: ﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِنْ شَيْءٍ﴾ [الأنعام: ١٤٨]، وفي سورة النحل: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدَنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُنَّ﴾ [النحل: ٢٥]، وفي سورة الزخرف: ﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَنَاهُمْ﴾ [الزخرف: ٢٠].

والعلماء في تفسير هذه الآيات على قولين:

**القول الأول:** أن المراد بقولهم: ﴿لَوْ شَاءَ اللَّهُ﴾ [الأنعام: ١٤٨]: نفي القدر، يقولون: لو كان الله مشيئة ما تركنا نعمل هذه الأشياء. فقصدهم نفي القدر، وأنهم هم الذين يفعلون هذه الأشياء بدون مشيئة الله سبحانه وتعالى، فنفوا القدر، وأضافوا هذه الأفعال إلى أنفسهم واستقلالهم، فيكون هذا نظير مذهب المعتزلة تماماً؛ لأنهم يقولون: ليس الله مشيئة في الكفر والإيمان والخير والشر، وإنما هذا من صنع العباد. فيكون المعتزلة قالوا بقول أهل الجاهلية.

**القول الثاني:** أن المراد بقولهم: «لو شاء الله ما أشركنا» أي أن الله جل وعلا راضٍ عن أفعالنا هذه؛ لأنه لو لم يرض، لم يتركنا نعمل هذا، فيكونون يؤمنون بالقدر، لكن يتحجون به على تسويغ كفرهم، بل يبلغ الأمر إلى أن يقولوا:

إن هذا طاعة الله؛ لأن الله شاء، ونحن أطعنا مشيئته وأطعنا قدره.

فالقول الثاني - وهو الاحتجاج بالقدر على فعلهم القبيح، وأن الله شاء ذلك منهم - هو قول الجبرية، حيث أثبتوا القدر واحتجوا به على استحسان أفعالهم القبيحة، ويقولون: إن العبد مجبر على أفعاله. فهم ورثة أهل الجاهلية في هذا.

فالآية تدل على أحد معنيين، إما نفي القدر، وإما إثبات القدر والاحتجاج به على الله سبحانه وتعالى، فرد الله عليهم بقوله: ﴿قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا﴾ [الأنعام: ١٤٨]، أي ما هي الحجة على هذا القول - وهو أن الله لم يشاً هذا الكفر -؟

وعلى التفسير الثاني: ما هي الحجة على أن الله رضي لكم هذه الأفعال، وهذا الكفر، وهذا الشرك، وهذه الفوائح؟ ما دليلكم أن الله رضيها؟ أين الدليل؟ ﴿هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَأْتِيْعُونَ إِلَّا أَظَنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ﴾ [١٤٩]

[الأنعام: ١٤٨، ١٤٩]، الله جل وعلا يهدي من يشاء، ويضل من يشاء، لحكمة منه سبحانه وتعالى، ويعلم من يستحق الهدایة، ويعلم من لا يستحق الهدایة، فلا يضع الهدایة إلا في موضعها الصحيح اللائق بها. ورد عليهم بأنه لو كان راضياً بأفعالهم لما

بعث الرسل بإنكار الشرك، والأمر بالتوحيد: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الظَّاغُوتَ ﴾ [العنكبوت: ٣٦]، فلو كان راضياً بعبادة الطاغوت وراضياً بالكفر والشرك - على زعمكم - لما أرسل الرسل تنهى عن ذلك، فدل هذا على أنه لا يرضي الكفر ولا الشرك ولا المعاشي والمخالفات، بل يبغضها وينكرها سبحانه وتعالى.

وكذلك في سورة الزخرف رد عليهم بقوله: ﴿ مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّهُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٠]، وبقوله: ﴿ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ [آل عمران: ١٤٨]، فهم يتقولون على الله سبحانه وتعالى ما لا يعلمون، وهذه الأمور لا يجوز الكلام فيها إلا بدليل من الشارع، دليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، ولا يعتمد فيها على العقول والأفكار والآراء.



الاعتذار عن كفرهم بأن الله قادره عليهم

المسألة الرابعة والأربعون

[الاحتِجاجُ عَلَى اللَّهِ بِهِ].

## الشرح

أي : الاحتجاج على الله سبحانه وتعالى بالقدر ، وأنهم معدورون في كفرهم ومعاصيهم ؛ لأن الله قدر ذلك عليهم .

والله جل وعلا ما ترك لهم حجة ، بل إنه أعطاهم الاختيار ، وأعطاهم القدرة ، وأعطاهم المشيئة ، وبين لهم طريق الخير ، وبين لهم طريق الشر ، وأعطاهم إمكانيات يستطيعون بها أن يفعلوا أو يتركوا ، وليسوا مجبرين على ما يقولون ، وأيضاً الله بين أنه لا يرضي لعباده الكفر ، قال تعالى : «**وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفَّارُ**» [ الزمر : ٧] وإن كان قدره وشاءه فليس من لازم القدر الرضا ، فالله يقدر الكفر وهو يبغضه ؛ من أجل أن يتميز الناس بعضهم من بعض ، ويتميز الصادق من الكاذب ، ويتبين المؤمن من الكافر ، ويتبين المنافق من

المؤمن من الصحيح، فالله قدر هذه الأمور المكرورة لحكمة منه سبحانه، ما قدرها عبثاً، ورتب الجزاء على أفعالهم التي يفعلونها باختيارهم.

ولذلك المجنون والمعتوه والمكره والنائم، لا يؤخذون؛ لأنهم ليس عندهم اختيار، وليس عندهم عقل، مهما فعل لا يؤخذ.

فمن أعطاه الله العقل والتفكير، ولم يكن مكرهاً على فعله، فإنه يؤخذ؛ لأنه أقدم على الشر باختياره، فالزاني يزني باختياره، وتارك الصلاة يتركها باختياره، وعنه القدرة أنه يقوم يصلبي، والزاني أيضاً يُبَيَّن له أن الزنا حرام، وعواقبه وخيمة، ورتب الله على الزنا حداً رادعاً، وأرسل الرسل تنهى عن الشرك والكفر، فكيف يحتاجون على الله جل وعلا على معاصيهم وكفرهم وشركهم وضلالهم؟ وهم ليس لهم حجة على الله، وإنما الحجة لله عليهم ﴿قُلْ فِيلَهُ الْحُجَّةُ الْبَلِغَةُ﴾ [الأنعام: ٤٦].

فلا يجوز الاحتجاج بالقدر إلا على المصائب، إذا أصابك مصيبة فلا تجزع، وقل: هذا قدر الله، وما شاء فعل، وتصبر وتحتسب. أما المعصية فلا يحتاج عليها بالقدر، بل على العاصي أن يتوب إلى الله، وتجنب المعاصي والشرور، فالاحتجاج بالقدر على فعل المعاصي هو فعل الجاهلية.

دعواهم التناقض بين شرع الله وقدره  
المسألة الخامسة والأربعون  
[معارضة شرع الله بقدره].

### الشرح

هذه المسألة أيضاً تتعلق بالقدر؛ لأن هناك من يعارضون شرع الله بقدره، ويقولون: كيف يقدر الله الكفر والإيمان، ثم يشرع لعباده الشرائع والأوامر والنواهي، مع أنها لا فائدة منها إذا كانت الأمور مقضية ومقدّرة، فإن الناس يعتمدون على القدر؟

وهذه من أخطر مسائل الجاهلية، ويتبعها كل من سلك هذا المسلك إلى يوم القيمة ممن يزعمون أن بين الشرع والقدر معارضة، وهذا مذهب باطل، فلا معارضة بين الشرع والقدر أبداً، فالله قدر الشرك والمعاصي والكفر، ونهى عن ذلك، وشرع الإيمان والاستقامة والصلاح، ولا معارضه بينهما؛ لأن العباد هم الذين يفعلون هذه الأفعال باختيارهم وإرادتهم

ومشيتهم، فال فعل منسوب إليهم، ولذلك يعاقبون على المعاصي، ويثابون على الطاعات، وإن كانت مقدرة من الله سبحانه وتعالى، فإنهم إنما يجازون على فعالهم لا على القدر.

ولمّا بين النبي ﷺ لأصحابه وقال: «ما منكم من أحد إلا ومقدمه معلوم من العجنة أو النار» قالوا: يا رسول الله، ألا نتكل على كتابنا ونترك العمل؟ قال ﷺ: «اعملوا، فكل ميسر لما خلق له»<sup>(١)</sup>، فأنزل الله تعالى: «فَمَنْ أَعْطَنَا ثُنُودًا وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى فَسَيِّرُهُ اللَّهُرَى وَمَنْ أَمْأَمَنْ بِحَلَّ وَأَسْتَغْفَى وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى فَرُوَرُهُ اللَّهُرَى» [الليل: ٥ - ١٠].

فالعبد يعمل من جانبه الخير، ويتجنب الشر، وأما القدر فهو سر الله سبحانه وتعالى، لا تبحث فيه؛ لأنّه لا يعنيك، ولن تصل إلى نتيجة.

وقد تلخّص من هذه المسائل: أن الناس في القدر مع الشرع، انقسموا إلى أربعة أقسام:

القسم الأول: من يثبت القدر، وينفي الشرع. وهم الجبرية.

(١) أخرجه البخاري (رقم ٤٩٤٥، ٤٩٤٧) ومسلم (رقم ٢٦٤٧).

القسم الثاني: من يثبت الشرع، وينفي القدر. وهم القدريّة.

القسم الثالث: من يثبت الشرع والقدر، ويزعم أن بينهما تناقضًا، وهم المشركون.

القسم الرابع: من يثبت الشرع والقدر، وينفي عنهم التناقض، وهم أهل السنة والجماعة.

\* \* \*

## نسبتهم الحوادث إلى الدهر ونسبتهم له المسألة السادسة والأربعون

[مسَبَّبُ الدَّهْرِ، كَقَوْلِهِمْ: ﴿وَمَا يَهْلِكُ إِلَّا الدَّهْرُ﴾] [الجاثية:

. ٢٤]

## الشرح

الذين ينسبون الحوادث إلى الدهر هم الدهريّة، وذلك أنهم إذا حلّ بهم مكروره فإنهم ينسبونه إلى الدهر، ويذمون الدهر من أجل ذلك. والواجب أن تُنسب الأشياء إلى الخالق سبحانه وتعالى، والدهر إنما هو وقت مخلوق من مخلوقات الله، ليس عنده تصرف، وقد أنكر الله سبحانه على من يُسند الحوادث إلى الدهر بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يَهْلِكُ إِلَّا الدَّهْرُ﴾ [الجاثية: ٢٤] لأن هذا إنكار للأخرة وإنكار للبعث، ﴿نَمُوتُ وَنَحْيَا﴾ يموت ناس ويحييا ناس، ويقولون: رحم تدفع وأرض تبلع، ويقولون: هذه طبيعة الحياة، ﴿وَمَا يَهْلِكُ إِلَّا الدَّهْرُ﴾ ينسبون الهلاك إلى الدهر، فسبب الموت عندهم مرور الليلي والأيام، وليس هناك آجال

مقدرة، ولا هناك مَلِك يقبض الأرواح عند انتهاء آجالها.

وقد نهى النبي ﷺ عن سب الدهر فقال: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر»<sup>(١)</sup> يعني: أن الله خالق الدهر، وأنّ ما يجري في الدهر هو بتقدير الله، وفي الحديث القدسي يقول الله تعالى: «يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر أقلب الليل والنهر»<sup>(٢)</sup>، فإذا سببت الدهر فقد سببت خالق الدهر سبحانه وتعالى، وهذا مما يؤذى الرب سبحانه وتعالى؛ لأن الذم يقع على الله؛ لأنّه هو مصرف الأمور، ومقدّر الآجال والمصائب وكل شيء، وأما الدهر فإنه زمان مخلوق الله عز وجل.

فيجب على المسلمين أن يتجرّبوا هذا، وإذا أصحابهم شيء فإنهم يحاسبون أنفسهم، ويعرفون بذنبهم ﴿وَمَا أَصَبَّكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ﴾ [الشورى: ٣٠] في ينبغي أن يذم الإنسان نفسه ويلومها ولا يذم الدهر.

(١) بوب البخاري في كتاب الأدب من صحيحه باباً وسمّاه: باب «لا تسبوا الدهر» وأخرج فيه الحديث التالي وأخرجه مسلم (رقم ٥/٢٢٤٦) واللفظ له.

(٢) أخرجه البخاري (رقم ٤٨٢٦، ٦١٨١، ٧٤٩١) ومسلم (رقم ٢٢٤٦).

## كفرهم بنعم الله

### المسألة السابعة والأربعون

[إضافة نعم الله إلى غيره، كقوله: «يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا»] [النحل: ٨٣].

## الشرح

إضافة النعم إلى غير الله سبحانه وتعالى شرك بالله وكفر به، وهو من عمل أهل الجاهلية، قال الله تعالى فيهم: «يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ» [النحل: ٨٣] قيل: معنى الآية: يعرفون الرسول ﷺ ورسالته، ثم ينكرون ذلك؛ عناداً واستكباراً، مع أنهم في قراره أنفسهم يعلمون أنه رسول الله، كما قال تعالى: «قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ» [آل عمران: ٣٣] فهم يعرفون نعمة الله بإرسال الرسول فالرسول ﷺ هو أكبر نعمة على البشرية، ثم يكفرون بهذا الرسول ﷺ، ويغايضونه. هذا قول في تفسير الآية.

والقول الثاني: أنهم يعرفون نعم الله عليهم التي ذكرها في هذه السورة - أي سورة النحل - ثم ينكرونها، بمعنى أنهم ينسبونها إلى غير الله، ينسبونها إلى حولهم وقوتهم، وكدهم وكسبهم، كما قال قارون: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُمْ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي﴾ [القصص: ٧٨] أي: أنا حصلت به بخبرتي ومهاراتي وكسبي، فيجدد نعمة الله عليه، وكذلك غير قارون، فالله جل وعلا ذكر أن الإنسان إذا أنعم الله عليه نعمة قال: هذا لي. أي: هذا أستحقه، وأنا محقوق به، ليس لله. وينسب ما يحصل عليه من الخير إلى نفسه، ولا يقول: هذا بفضل الله وبرحمته.

\* \* \*

كفرهم بآيات الله جملة  
المسألة الثامنة والأربعون  
[الْكُفُرُ بِآيَاتِ اللهِ].

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: الكفر بآيات الله التي أنزلها على رسله في التوراة والإنجيل والزبور والقرآن، وغيرها من الكتب المنزلة، وقد توعد الله من فعل ذلك فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَأَسْتَكَبَرُوا عَنْهَا لَا فُتَحَ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ﴾ [الأعراف: ٤٠]، ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ وَلِقَائِهِ أُولَئِكَ يَرِسُوا مِنْ رَحْمَنِي﴾ [العنكبوت: ٢٣]، وغير ذلك من الآيات التي تذكر أن الكفار يكفرون بآيات الله سبحانه وتعالى، ويعارضونها بعقولهم الفاسدة، وبشبههم الباطلة، وهذا ينجر إلى كل من كذب بأية من آيات الله، أو بحديث صحيح عن رسول الله ﷺ، فإنه من آيات الله؛ لأنَّه وحي من الله عز وجل، فالذي يكذب ببعض الأحاديث الصحيحة، كما يفعله بعض المغرورين والمثقفين، إذا لم توافق أفكارهم وعقولهم، كما عليه العقلانيون، كل هذا

من التكذيب بآيات الله سبحانه وتعالى . والواجب على المؤمن أن يؤمن بآيات الله ، وأن يصدق بها ، وأن يعمل بها؛ لأنها حق لا يعترىء الباطل ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْبَطْلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، تَزِيلُ مِنْ حَرِيكِمْ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢] لا يتطرق إليها شك ولا ريب .



## كفرهم ببعض آيات الله المسألة التاسعة والأربعون

[جَحْدُ بَعْضِهَا].

### الشرح

أهل الجاهلية متفاوتون في التكذيب بآيات الله، منهم من يكذب بآيات الله كلها ولا يؤمن بكتاب من كتب الله، كما عليه المشركون الذين لا يؤمنون بالأنبياء جملة وتفصيلاً، ومن باب أولى لا يؤمنون بالكتب المتنزلة من عند الله عز وجل. ومن أهل الجاهلية من يؤمن ببعض ويُكفر ببعض كاليهود والنصارى، ومن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعضه فإنه: مثل من كذب به كله، قال سبحانه وتعالى: ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَرَأَهُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْنٌ فِي الْحَيَاةِ . . .﴾ [آل عمران: 85] الآية، فهم لا يؤمنون إلا بما يوافق أهواءهم، وما خالف أهواءهم كذبوا به، فلا ينفعهم الإيمان ببعض الكتاب إذا كفروا بالبعض الآخر، ولو آية، ولو كلمة من القرآن، لا ينفعهم ذلك.

ومنهم من يقول: إن القرآن مخلوق، لفظه ومعناه أو: إن ألفاظه مخلوقة، دون معناه كالأشاعرة، وهذا تكذيب بالقرآن، فمن قال: القرآن مخلوق، لفظه ومعناه، كما تقول الجهمية، أو قال: إن لفظه مخلوق، وأما معناه فمن الله، فهذا أيضاً كفر؛ إلا أن يكون صاحبه مقلداً أو متاؤلاً فيكون ضلالاً لأن القرآن كلام الله جل وعلا، لفظه ومعناه، حروفه ومعانيه، كله كلام الله سبحانه وتعالى. ليس كلام الله الحروف دون المعاني ولا المعاني دون الحروف.

\* \* \*

## جحودهم إِنْزَالِ الْكِتَبِ عَلَى الرَّسُولِ

### المسألة الخامسة

[**قَوْلُهُمْ**: «مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ» [الأنعام: ٩١].]

### الشرح

قالت اليهود: «مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ» [الأنعام: ٩١] ومعناه: إنكار الرسالات كلها، وإنكار الوحي كله، والذي حملهم على ما قالوه: الحسد لمحمد ﷺ، فرد الله تعالى عليهم بقوله: «قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَبَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ» [الأنعام: ٩١] أي: ما دمتم تقولون الكتاب الذي مع موسى من عند الله، وموسى بشر، فلماذا تقولون: «مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ»؟! [الأنعام: ٩١] فهذا تناقض من اليهود - لعنهم الله - حملهم عليه الحسد، حتى كذبوا بالرسل كلهم، وبالكتب كلها، من أجل محمد ﷺ، ومن أجل القرآن، نسأل الله العافية.

فانظروا ما يفعل الحسد بأهله؟ ومثله قول الجهمية: إن القرآن لم ينزل من عند الله. وقول من قال: إن السنة ليست وحيًا من الله، وإنما هي من اجتهاد الرسول.

وصفهم للقرآن بأنه من كلام البشر

المسألة العادية والخمسون

[**قَوْلُهُمْ فِي الْقُرْآنِ:** ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ﴾] [المدثر: ٢٥]

. [٢٥]

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: أنهم يقولون: إن القرآن قول البشر، كما قاله الوليد بن المغيرة.

والقرآن كلام الله سبحانه وتعالى، تكلم الله به حقيقة وأواحه إلى نبيه محمد ﷺ بواسطة جبريل، فهو كلامه حقيقة، وسماه كلامه في آيات كثيرة. مثل قوله: ﴿حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلْمَانَ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٦]، ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلْمَانَ اللَّهِ . . .﴾ [الفتح: ١٥]. وهذا هو اعتقاد أهل السنة والجماعة وأتباع الرسول ﷺ.

والمشركون يعرفون أنه كلام الله، وأنه ليس من كلام محمد؛ لأنه لو كان من كلام محمد لكان باستطاعتهم أن يقولوا مثله؛ لأن محمداً ﷺ بشر مثلهم، فلو كان من كلامه

كان باستطاعتهم أن يحاکوه، والله جل وعلا تحدّاهم، أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور من مثله، أو بسورة واحدة مثله، فلم يأتوا بشيء من ذلك، مع كفرهم وعنادهم وحرصهم على مشاقة الله ورسوله، ولو كان باستطاعتهم أن يأتوا بسورة من مثله لما تأخروا، ولكن عجزوا عن ذلك، فدل ذلك على أنه كلام الله جل وعلا، لا كلام غيره، لا كلام جبريل ولا كلام محمد، وإنما هو كلام الله، وإنما جبريل ومحمد - عليهما الصلاة والسلام - مبلغان عن الله جل وعلا كلامه بأمانة والكلام يضاف إلى من قاله مبتدأ لا إلى من قاله مبلغًا مؤدياً.

والكافر يكابرون، تارة يقولون: القرآن سحر، وتارة يقولون: إنه تعلمه محمد ﷺ من علماء أهل الكتاب، وينوّعون الأقوال؛ مما يدل على كذبهم في هذا وتخريصاتهم. فالذي يعتقد أن القرآن كلام محمد، وأنه قول البشر، فقوله هذا هو قول أهل الجاهلية، كما عليه الجهمية والمعتزلة ومن شابههم، فمن يقولون: إن القرآن ليس كلام الله، وإنما خلقه الله جل وعلا في جبريل، أو في محمد، أو في اللوح المحفوظ. أو غير ذلك من الأقوال الباطلة التي هي من جنس قول الجاهلية.

نفيهم الحكمة عن أفعال الله  
المسألة الثانية والخمسون  
[القَدْحُ فِي حِكْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى].

### الشرح

الله جل وعلا وصف نفسه بالحكمة، وأنه حكيم.  
والحكمة: وضع الشيء في موضعه، فالحكيم هو: الذي يضع  
الأشياء في مواضعها اللائقة بها.  
والله جل وعلا وصف نفسه بالحكمة وأنه حكيم،  
والحكيم: ذو الحكمة البالغة.

وكذلك المخلوقات كلها مبنية على الحكمة، ما خلق  
الله شيئاً إلا لحكمة، ما خلق الله شيئاً عبثاً، خلق السموات  
لحكمة، وخلق الأرضين لحكمة، وخلق الأشجار لحكمة،  
وخلق البحار والحياة لحكمة، وخلق الجبال لحكمة، وخلق  
العوالم الجن والإنس والبهائم والحيوانات، كل شيء خلقه الله  
لحكمة. وإذا تدبرت إتقان المخلوقات ونتائجها عرفت حكمة  
الله جل وعلا، وأن خالقها حكيم ذو حكمة بالغة «أَعْطَنَا كُلَّ شَيْءٍ  
خَلْقَهُمْ هُدَى» [طه: ٥٠]، قال تعالى: «وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا

**بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظُلْمٌ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوْيَلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ** [ص: ٢٧].

والله جل وعلا حكيم في خلقه، وحكيم في أمره ونهيه وتشريعه، لا ينهى عن شيء إلا وفيه مضررة خالصة أو راجحة، ولا يأمر بشيء إلا وفيه مصلحة خالصة أو راجحة. ومن حكمته سبحانه وتعالى: أنه يحاسب الخلائق، فيجازي المحسن بإحسانه، ويجازي المسيء بإساءاته، ولا يترك الناس بدون جزاء كل يعمل ثم لا يجازى، هذا يخالف الحكمة، ولهذا يقول جل وعلا: **«وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ»** [الأنبياء: ١٦]، ويقول سبحانه وتعالى: **«وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظُلْمٌ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوْيَلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ»** [ص: ٢٧]، ويقول جل وعلا - ردًا على الذين ينكرون البعث -: **«أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبْرًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ»** [المؤمنون: ١١٥] ، **«أَيْخَسَبُ الْإِنْسَنُ أَنْ يُرَكَ سُدًّى»** [القيامة: ٣٦] يعني: لا يؤمر ولا ينهى ولا يجازى؟!

وأهل الجاهلية ينكرون حكمة الله سبحانه وتعالى في خلقه وأمره، والمعزلة والأشاعرة ينفون الحكمة في أفعال الله سبحانه وتعالى، فالأشاعرة يقولون: الله لا يفعل لحكمة، وإنما يفعل لمشيئة مجردة فقط، لا لحكمة؛ لأن الحكمة معناها: أنه يعمل لغرض، والله منزه عن الأغراض، ولأن

الحكمة تؤثر عليه فيكون خلقهم من أجل هذه العلة، والله جل وعلا يفعل ما يشاء بمجرد المشيئة والإرادة فقط، لا لحكمة. فينفون الحكمة في أفعال الله وفي شرعيه؛ تنزيهاً لله - بزعمهم - عن الأغراض، ولهذا يقولون: يجوز أن يأمر الله بالكفر والفسق والمعاصي، وينهى عن الطاعة وعن إقام الصلاة وعن صلة الأرحام وعلى فعل الخير؛ لأن هذا راجع لمشيئته، فيجوز أن يأمر بالشر وينهى عن الخير؛ لأنه يفعل ما يشاء.

**ونقول لهم:** نعم، يفعل ما يشاء سبحانه، لكنه لا يفعل شيئاً إلا لحكمة.

ويقولون: يجوز أن يدخل الله الكافر الجنة، وأن يدخل المؤمن التقى النار؛ لأن هذا راجع إليه، فلا تحكمه العلل.

ونقول: هذا كلام باطل لا يليق بحكمة الله سبحانه وتعالى، فالله جل وعلا يقول: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفَجَارِ﴾ [ص: ٢٨]

ويقول: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ أَجْرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنَّ بَعْلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ سَوَاءٌ تَخِيَّهُمْ وَمَا يَعْلَمُونَ﴾

[الجاثية: ٢١] فالذين قالوا هذه المقالة وصفوا الله بالسوء والجور، تعالى الله عن ذلك.

فهذا هو مذهب أهل الجاهلية ونفاة الحكمة من الأشاعرة ونحوهم، نسأل الله العافية.

## تحليلهم لإبطال شرع الله

### المسألة الثالثة والخمسون

[إِعْمَالُ الْحِيلِ الظَّاهِرَةِ وَالبَاطِنَةِ فِي دَفْعِ مَا جَاءَتْ بِهِ الرَّسُولُ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى عَنْهُمْ: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٥٤]، وَقَوْلِهِ: ﴿وَقَالَتْ طَالِيفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِيمَنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ إِمَنُوا وَاجْهَهُ النَّهَارِ وَأَكْفَرُوا إِخْرَجُوهُ . . .﴾ [آل عمران: ٧٢] .]

## الشرح

من أعمال أهل الجاهلية من الكتابيين والأمينين : إعمالهم الحيل في تغيير شرع الله سبحانه وتعالى؛ للتخلص منه وإنفاذ كفرهم وضلالهم؛ لأنهم لا يقدرون على المصارحة، فصاروا يلجأون إلى حيل خفية ماكرة، ومن ذلك : قوله تعالى عنهم: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾ [آل عمران: ٥٤] والمكر هو : إيصال المكره بطريقة خفية، واليهود حين أرادوا قتل المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام؛ لأن عادتهم قتل الأنبياء، فأرادوا أن يقتلوا المسيح عليه السلام، فذهبوا إلى ملك كافر وشني ف قالوا له : إن هذا الرجل سيغير حكمك إن

تركته، فأرسل هذا الملك جماعة لقتل المسيح، ودخلوا عليه في مكانه يريدون قتله، ولكن الله جل وعلا مكر لنبيه، فألقى شبه المسيح على رجل من أتباعه قدم نفسه لذلك يريد الأجر من الله، حتى صار كأنه المسيح، فأخذوه وقتلوا وصلبوه على الخشبة، يظنون أنه المسيح، ورفع الله المسيح إليه من بينهم وهم لا يشعرون؛ ولهذا يقول جل وعلا: ﴿وَمَا قَاتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُيَّهَ لَهُمْ﴾ [النساء: ١٥٧].

هذا معنى قوله تعالى: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٥٤]، وهذا من باب المقابلة والمجازاة، وهو عدل منه سبحانه وتعالى، بخلاف مكر المخلوق فإنه ظلم؛ لأنه بغير حق.

وقال تعالى: ﴿وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِذَا مَأْمُونُوا بِالَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَأَكْفَرُوا بِآخِرَهُ﴾ [آل عمران: ٧٢] وهذا من مكر اليهود أيضاً، لما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة، وظهر أمر الله سبحانه وتعالى، وانتصر على المشركين في غزوة بدر، يوم الفرقان، ولما عجز اليهود عن صد الناس عن دين محمد ﷺ، لجأوا إلى حيلة ومكر، فقال جماعة منهم: أسلموا في أول النهار، وإذا صار آخر النهار ارتدوا عن الإسلام، وقولوا: ما وجدنا في دين محمد صلاحية، فإن الناس سيتبعونكم؟

لأنكم أهل كتاب، ويقولون: لو لا أنهم ما وجدوا صلاحية في دين محمد لما خرجوا منه، فيقلدونكم. فكشف الله خطتهم بقوله: ﴿وَقَالَتْ طَآئِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِيمَانُهُمْ بِالَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ  
إِيمَانُهُمْ أَوْجَهَ أَنَّهَارِ﴾ [آل عمران: ٧٢] يعني: أول النهار، فوجئوا  
الشيء: أوله ومقدمه.

وكل من لجأ إلى الحيل لتغيير شرع الله، والإضرار بأوليائه، فإنه على طريقة أهل الجاهلية، وكل من صانع أهل السنة وأهل التوحيد للوصول إلى غرض من أغراضه الدنيئة، فهو على طريقة أهل الجاهلية.



## الإقرار بالحق؛ للتوصل إلى دفعه المسألة الرابعة والخمسون

[الإِقْرَارُ بِالْحَقِّ؛ لِيَتَوَصَّلُوا بِهِ إِلَى دَفْعِهِ، كَمَا قَالَ فِي  
الآيَةِ].

### الشرح

ما عليه أهل الجاهلية: الإقرار بالحق، لا اقتناعاً به، وإنما ليتوصلوا إلى دفعه، مثل ما حصل من اليهود في قولهم:  
﴿مَأْمُنُوا بِاللَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ مَأْمُنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَكَفَرُوا مَآخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [آل عمران: ٧٢]، وسبق بيان ذلك.

وهذه مكيدة لا تزال تحاك للمسلمين ممن يندسون في صفوفهم من أعدائهم، ويتظاهرن بقبول الحق، يريدون قلب الإسلام وإفساد الإسلام، وهذا وقع في عصر النبي ﷺ، وهو مستمر إلى وقتنا هذا، وإلى أن يشاء الله جل وعلا، يندسُ أناس من أعداء الإسلام ويتظاهرن بالإسلام من أجل إفساد الإسلام، ومن أجل بث الشبه بين المسلمين وتفريق الكلمة،

وإلقاء العداوة بين المسلمين وتقطيعهم إلى أحزاب وإلى جماعات، وهذا من كيد الأعداء ومكرهم.

فيجب على المسلمين أن يتنبهوا لهذا المكر الخبيث، وأن لا يمنحوا الثقة لكل ما هب ودب، بل عليهم أن يجرّبوا الناس تجربة صادقة، ويختبروهم اختباراً دقيقاً، فإذا ثبت صدقهم منحوهم الثقة.



تعصبهم لما هم عليه من الباطل

المسألة الخامسة والخمسون

﴿التَّعَصُّبُ لِلْمَذْهَبِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا بِمَنْ تَيَعَّضُ عَنْ دِينِكُمْ ﴾﴾ [آل عمران: ٧٣].

## الشرح

التعصب الممقوت للشيء هو: التمسك به، مع العلم ببطلانه.

ومن مسائل أهل الجاهلية: التعصب للمذهب الباطل، ولهذا قالت اليهود: ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا بِمَنْ تَيَعَّضُ عَنْ دِينِكُمْ ﴾﴾ [آل عمران: ٧٣] وفي الآية الأخرى: ﴿ تُؤْمِنُ بِمَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا ﴾﴾ [البقرة: ٩١] أي على أنبيائنا فقط، والواجب أن يؤمنوا بما أنزل الله على أنبيائهم، وعلى غيرهم من الأنبياء، مع أنهم لا يؤمنون بما أنزل على أنبيائهم، ولهذا قال: ﴿ فَلِمَ تَفْتَأِرُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ ﴾﴾ [البقرة: ٩١] أي: هل فيما أنزل الله عليكم قتل الأنبياء الذي تفعلونه؟

ومن ذلك: تعصّب أتباع المذاهب لمذاهبهم من غير دليل، فالواجب على المسلمين عموماً - وعلى طلبة العلم - أن يتبعوا الحق، سواء كان في مذهبهم، وفي مذهب غيرهم، فنحن لا نأخذ المذهب بكل ما فيه من إصابة وخطأ، بل نأخذ الصواب ونترك الخطأ، فإذا كنت حنبلياً ورأيت الصواب في مسألة من المسائل مع المالكي، أو مع الحنفي، أو مع الشافعي، خذ بقول المالكي أو الشافعي أو الحنفي، وإن كان خلاف مذهبك؛ لأن هدفك الحق، والعبرة بما قام عليه الدليل، هذا هو الواجب، هذا إن كنت من أهل العلم، أما إذا كنت لست من أهل العلم. فعليك أن تسأل أهل العلم المؤوثقين، فما أفتوك به أخذت به، هذا هو طريق الصواب، أما التعصّب للمذهب، سواء كان حقاً أو باطلًا، فهذا من أمور الجاهلية، كما ذكر الله عن اليهود.

## تسميتهم التوحيد شركاً المسألة السادسة والخمسون

[تَسْمِيَّةُ اتَّبَاعِ الْإِسْلَامِ شِرْكًا، كَمَا ذَكَرَهُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى :  
﴿مَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالثُّبُوتَ ثُمَّ يَقُولَ  
لِلشَّاكِرِيْسِ كُوْنُوا عِبَادًا لِّي مِنْ دُوْنِ اللَّهِ﴾ [آل عمران: ٧٩] الآيَةُ .]

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: تسمية التوحيد واتباع الحق: شركاً، وهذا من قلب الحقائق، أن يسموا التوحيد شركاً؛ وهذا لانتكاس الفطر، وهذه الآية نزلت في وفد نجران من النصارى، جاءوا إلى النبي ﷺ يتفاوضون معه عليه الصلاة والسلام، فدخلوا عليه في المسجد، وأخذوا يتفاوضون معه، فالنبي ﷺ عرض عليهم الدخول في الإسلام، وبين لهم أن الأنبياء جميعاً أخذ عليهم الميثاق لئن بعث محمد ﷺ وأحد منهم حي ليتبعنه، قال واحد منهم: أتريد يا محمد أن نعبدك؟ سمي اتباع الحق شركاً، وعبادة للرسول ﷺ، فأنزل الله قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالثُّبُوتَ ثُمَّ

يَقُولُ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِّي مِنْ دُوْنِ اللَّهِ . . . ﴿[آل عمران: ٧٩]﴾ لأن الأنبياء جاءوا بالتوحيد، ولم يجيئوا بالشرك، وما جاءوا بدعوة الناس إلى عبادتهم، حاشا وكلا، بل جاؤوا بإنكار ذلك، لكن هؤلاء من تعصبهم قالوا هذه المقالة، فأنزل الله هذه الآية، ردًا عليهم.

وما أشبه الليلة بالبارحة! فهناك من يسمون إخلاص العبادة لله كفراً، وخروجاً عن الدين، ويسمونه شركاً، ويقولون: عبادة القبور هي التوحيد، وهي الإسلام؛ لأنها توسل بالصالحين ومحبة لهم، وعندهم أن الذي لا يعبد الرسول ﷺ ولا يستغيث به، يكون مبغضاً للرسول ﷺ، ويكون جافياً في حق الرسول ﷺ. وهذا مثل قول نصارى نجران في اتباع الرسول أنه عبادة للرسول ﷺ، وهذا امتداد لمذهب أهل الجاهلية، كُلُّ سَمَّى الْحَقَّ بَاطِلًا، وَالْبَاطِلَ حَقًا، والعياذ بالله.

والجهمية والمعتزلة سموا إثبات الصفات لله عز وجل شركاً.

التحريف ولَيُّ الألسنة في كتاب الله  
المسائلان السابعة والثامنة والخمسون  
[تَحْرِيفُ الْكَلِمِ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَلَيُّ الْأَلْسِنَةِ بِالْكِتَابِ].

## الشرح

تحريف الكلم عن مواضعه، هو: تغيير حروفه، أو صرفه عن معناه، فأهل الكتاب من حرفتهم الخبيثة: أنهم يحرفون الكلم عن مواضعه إما بتغيير الفاظه، وإما بتغيير معانيه، وتفسيره بغير تفسيره، فكل من حَرَفَ كلام الله فإنه على مذهب أهل الجاهلية، وكل أهل الباطل والمخالفين للإسلام من الفرق الضالة المنتسبة إلى الإسلام تحريف النصوص؛ لتوافق مقاصدتها ومذاهبها، سواءً حرفوا الألفاظ، أو حرفوا المعاني وفسروها بغير تفسيرها، فهذا من ميراث أهل الجاهلية.

والواجب الإيمانُ بما أنزل الله سبحانه وتعالى بألفاظه ومعانيه، والعمل بمقتضاه، من غير تغيير وتحريف، هذا هو

الواجب، سواء وافق هو اك ورغبتك أو خالفهما.

والآن أصحاب المبادئ الخبيثة والمذاهب الباطلة يلوون أعناق النصوص الواردة الصحيحة عن الرسول ﷺ، ويفسرونها بغير تفسيرها، إذا عجزوا عن ردها وتکذيبها، وهذه طريقة من طرائق أهل الجاهلية، ومن طرائق اليهود. والواجب على المؤمن أن يحترم كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، فيؤمن بهما لفظاً ومعنى، على ما أراده الله وأراده رسوله ﷺ، ولا يحرّف النصوص عن معانيها، ولا يغيّر الألفاظ عما جاءت بزيادة أو نقص، أو دسٌ للباطل.



## تلقيبهم أهل الحق بالألقاب المنفرة

المسألة التاسعة والخمسون

[تلقيبُ أَهْلِ الْهُدَى وَالصَّوَابِ بِالصَّابِيَّةِ وَالحَشْوَيَّةِ].

### الشرح

من مناهج أهل الجاهلية: احتقارهم لأهل الهدى، وتلقيبهم بالألقاب الشنيعة المنفرة، يقولون: صابئ، والصابئ هو: الخارج عن الدين، فيسمون أهل الحق بالصابئة الخارجين عن الحق؛ لأن الحق في عزفهم ما كانوا عليه من الكفر والضلال، فمن اتبع الرسول فهو صابئ، أي خارج عن عاداتهم وتقاليدهم ومذهبهم ونظامهم وما وجدوا عليه آباءهم. ويسمونه: حشوياً، من الحشو، وهو الشيء الذي لا فائدة منه، وحشو الكلام هو: الكلام الذي ليس فيه فائدة.

ويسمونهم سطحيين ومتأنرين وجامدين، إلى غير ذلك من الألفاظ.

لكن هذا لا يضر أهل الحق، فقوم نوح قالوا: ﴿وَمَا

نَرِبْكَ أَتَبْعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَأَيْنَا بِأَدَى الرَّأْيِ》 [هود: ٢٧] أي: سطحيون، ما عندهم تفكير، اتبعوك على غير تفكير، أما العقلاء والذين عندهم رزانة فلم يتبعوك.



## افتراء الكذب على الله والتکذیب بالحق

المسألتان الستون والحادية والستون

[افْتَرَاءُ الْكَذِبِ عَلَى اللَّهِ وَالتَّكْذِيبُ بِالْحَقِّ].

### الشرح

افتراء الكذب على الله وعلى رسول الله ﷺ، والتکذیب بالحق، من طريقة أهل الجاهلية، مثل ما قالوا - لما كانوا يطوفون بالبيت عراة - : « وَجَدَنَا عَلَيْهَا إِبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا » [الأعراف: ٢٨] وهذا من الكذب على الله، « وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا » [الأنعام: ٢١] ، « وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ » [آل عمران: ٧٨] ، « إِنَّمَا يَقْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعِيَاتِ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمَكَذِبُونَ » [النحل: ١٠٥] ، « وَلَا يَقُولُوا لِمَا تَصْفُ الْأَسْنَمُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفَرَّوْا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ » [النحل: ١١٦] .

وكذلك الذين يفتررون الكذب على الرسول ﷺ، أنه جاء عنه كذا من الأحاديث، وهي كذب، والذي يحدث بهذا من

غير توثق ومن غير ثبت، يكون أحد الكاذبين، ولهذا جاء في الصحيح أن النبي ﷺ قال: «من حَدَّثَ عَنِي بِحَدِيثٍ وَهُوَ يَرَى أَنَّهُ كَذَبٌ فَهُوَ أَحَدُ الْكَاذِبِينَ»<sup>(١)</sup>.

وهذا من حرفة أهل الجاهلية أنهم يفترون على الله الكذب، حيث زعموا أن الله أمرهم بكشف العورة في الطواف، وحرّموا ما أحلّ الله، وزعموا أن الله شرع لهم هذا ﴿وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدَنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ . . .﴾ [النحل: ٣٥]، ﴿لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا﴾ [الأنعام: ١٤٨]، ﴿لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَتْهُمْ﴾ [الزخرف: ٢٠]، وهذا كله كذب على الله سبحانه وتعالى، لأن الله جل وعلا أرسل الرسل لإنكار ما هم عليه.

فالحاصل: أن نسبة الكذب إلى الله ورسوله ﷺ، هو من أمور أهل الجاهلية، فعلى المسلم أن يحذر من هذا العمل الخبيث، وقد لا يكذب هو على الله، لكن لا يتحرّى في نقل الأمور عن الله وعن رسوله، والفتاوي لا يتحرّى فيها، فإذا كان ما نقله خطأ، وهو لم يثبت فيه، ونشره على الناس، فإنه يصير أحد الكاذبين، ويصير قد ضرّ الناس بهذا الشيء الذي نقله لهم ونشره بينهم.

(١) أخرجه مسلم في المقدمة باب (رقم ١) وجوب الرواية عن الثقات وترك الكاذبين والتحذير من الكذب على رسول الله ﷺ.

والواجب أن الأحاديث الموضعية المكذوبة لا تروج، ولا تُروى، بل تحاصر وتضيق، وأن الوعاظ والدعاة يتثبتون فيما يقولون عن الله ورسوله. كذلك في أمور الحلال والحرام والفتوى، عليهم أن يتثبتوا في شأنها، وألا يتجلوا فيها؛ لأن الخطأ فيها قول على الله بغير علم. وكذلك التكذيب بالحق الثابت عن الله ورسوله، لا يقل في الجريمة عن الكذب على الله ورسوله، كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُ﴾ [آل عمران: ٣٢]، وذلك أنه إذا لم يوافق هواه، حاول رده بالتكذيب والتشكيك فيه، كفعل أهل الأهواء.

\* \* \*

## استنفار الملوك ضد أهل الحق

### المسألة الثانية والستون

[كَوْنُهُمْ إِذَا عُلِّبُوا بِالْحُجَّةِ، فَزَعُوا إِلَى الشَّكُورِ لِلْمُلُوكِ، كَمَا قَالُوا: ﴿أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ١٢٧].

## الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: أنهم كانوا إذا غلبوا بالحجفة، لجأوا إلى الشكوى إلى السلطان، ومعنى «غلبوا بالحجفة» أي: أقيمت عليهم الحجفة، على بطلان ما هم عليه، ولم يكن لهم حجفة يقاومون بها، فإنهم يلجأون إلى القوة لمنع القائم بالحق، كما قال فرعون لموسى عليه السلام: ﴿لَيْنَ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ﴾ [الشعراء: ٢٩] لما لم يكن عنده حجفة يرد بها على نبي الله، لجأ إلى قوة السلطان فقال: ﴿لَا جَعَلْنَكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ﴾ [الشعراء: ٢٩]، وهذه طريقة المهزومين، وكذلك آل فرعون وهم أتباعه، لما انتصر عليهم موسى عليه السلام في المحفل العظيم الذي عقدوه، وجمع

فرعون السحرة من مشارق الأرض وغاربها؛ لأجل أن يبطل ما مع موسى من الآيات؛ لأنه يزعم أنه ساحر، فجمع السحرة، وطلب من موسى تحديد الموعد، من أجل عرض ما معه وما مع السحرة، من أجل أن يموه على الناس أن عنده ما يقاوم ما مع موسى من المعجزة.

فلما حان الموعد واجتمع الناس من أجل مشاهدة ما يحصل، وألقى السحرة ما معهم من السحر، وامتلأ الوادي من سحرهم، وما معهم من العصي والحبال التي حشوها بالزئبق، وبمواد تحركها كأنها حيات، يريدون أن يشاهدو ما مع موسى من المعجزة، وهي الحية التي تتحول من العصا التي معه، فجاؤوا بسحر عظيم، كما قال الله تعالى، حتى إن موسى عليه السلام خاف ﴿فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى﴾ [٦٧] خاف أن يلبسوه على الناس، وإلا فهو واثق بما معه، واثق بنصر الله، لكنه خاف أن يلبسوه على الناس؛ لأنهم جاؤوا - كما قال الله - : ﴿وَجَاءُهُ وَسِحْرٌ عَظِيمٌ﴾ [الأعراف، ١١٦].

فأمر الله موسى عليه السلام بإلقاء العصا، فألقاها، فصارت حية عظيمة، ابتلعت كل ما ألقوه، حتى خافوا أن تصل إليهم، وناشدوا موسى أن يمسكها عنهم؛ لأنهم خافوا أن تصل إليهم، وعند ذلك : ﴿فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [١١٨]

فَعَلِمُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَغِيرِينَ ﴿١١﴾ وَأَلْقَى السَّحْرَةُ سَجِيدِينَ ﴿١٢﴾ قَالُوا إِنَّا  
بِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿١٣﴾ رَبِّ مُوسَى وَهَدُورُونَ ﴿١٤﴾ [الأعراف: ١٢٢ - ١٢٣]؛ لأنهم  
عرفوا أن ما مع موسى ليس سحراً، فلما آمن السحرة وسجدوا  
للله عز وجل ، هددتهم فرعون بالقتل والصلب ، فقتل السحرة  
الذين آمنوا وتابوا إلى الله ، وصلبهم .

ثم التفتوا إلى بني إسرائيل الذين آمنوا بموسى وقالوا  
لفرعون : « أَنَذِرْ مُوسَى وَقَوْمَهُ يُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَنْزَكُ وَإِلَهَتَكَ  
قَالَ سَنُقْتَلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِ نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴿١٥﴾ قَالَ  
مُوسَى لِقَوْمِهِ أَسْتَعِينُو بِاللَّهِ وَأَصْبِرُوا إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن  
يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعِدْقَبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿١٦﴾ [الأعراف: ١٢٧ ، ١٢٨] .

الشاهد من هذا : أنهم طلبوا منه اللجوء إلى القوة ،  
واشتکوا إلى فرعون ليقهر هذا الحق وهذا الإيمان وهذا فعل  
أشبههم في كل زمان ومكان .

رميهم أهل الحق بما هم براء منه

المسائل الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسابعة والستون

[رَمِيْهُمْ أَهْلِ الْحَقَّ بِالصِّفَاتِ الْذَّمِيمَةِ رَمِيْهُمْ إِيَّاهُمْ بِالْفَسَادِ  
فِي الْأَرْضِ كَمَا فِي الْآيَةِ، وَبَانْتِقاْصِ دِينِ الْمَلِكِ وَالْهَتِّيَّهِ، وَتَبْدِيلِ  
الدِّينِ].

## الشرح

من مناهج أهل الجاهلية كذلك: أنهم لا يكتفون بالشکوى إلى أصحاب القوة، والانتقام؛ بل يصفون أهل الإيمان بالمفسدين في الأرض، كما قالوا لفرعون: «أَتَذَرُ  
مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ» [الأعراف: ١٢٧] سموا الإصلاح  
إفساداً. والحق هو العكس؛ أن الإيمان والتوحيد: إصلاح في  
ال الأرض، وأن الكفر والمعاصي والفسوق والظلم والطغيان:  
إفساد في الأرض، فالذي عليه موسى وقومه إصلاح، والذي  
عليه فرعون وقومه إفساد، لكنهم عكسوا الأمر، فسموا  
الإصلاح إفساداً، وهذا دأب الكفار والمشركين والمنافقين  
دائماً، يسمون المصلحين والدعاة إلى الله على بصيرة،

ويسمون المؤمنين الموحدين الذين يدعون إلى توحيد الله وعبادته، يسمونهم بالفسدين في الأرض.

وهذا شيء مستمر في الناس إلى يوم القيمة، أهل الكفر والظلم والطغيان يسمون المصلحين بالفسدين، وهذا منحدر من القرون الأولى من وقت فرعون وقومه، وهذا لا يضر أهل الإيمان، ولا يضر أهل الإصلاح، وإن لُقّبوا بما لُقّبوا، فكم لقبوا أهل الحق والدعاة إلى الله بالشناعات، لقبوا شيخ الإسلام ابن تيمية بـالقاب شنيعة، ولقبوا الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب بـالقاب شنيعة، وأنه خارجي، وأنه يريد أن يغير عقيدة الناس، ويُكَفِّر الناس، إلى آخر ما يقولون، مما هو موجود في كتبهم من الاتهامات والتزوير والشر وهذا موقفهم من كل مصلح.

وأما رميهم إياهم بانتهاص دين الملك، كما قال تعالى:

﴿ وَيَذَرَكَ وَءَالَّهَتَكَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧] الآية، وكما قال تعالى:

﴿ إِنَّ أَخَافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ ﴾ [غافر: ٢٦].

مما عليه أهل الجاهلية - ومن تشبيه بهم -: وهو تحريض أصحاب السلطة على المؤمنين والدعاة إلى الله على بصيرة ومنهج سليم بأنهم يفسدون على أصحاب السلطة، دينهم وسياستهم، إذا نصحوهم وأرشدوهم إلى ما فيه صلاحهم

وصلاح ملکهم، كما قال تعالى حكاية عن آل فرعون، وما سعوا به عند فرعون من الوشاية، لما دعاه موسى عليه السلام إلى عبادة الله وحده لا شريك له، التي فيها صلاحه وصلاح ملکه وصلاح رعيته، وقالوا له: إنهم سيفسدون الناس عليك، ولا يكون لك ربوبية ولا إلهية على الناس، ويتحولون الناس من عبادتك إلى عبادة الله. وهذا من باب إغراء فرعون بأنه إن ترك هؤلاء فإنهم سيصرفون الناس عن عبادته وربوبيته؛ لأنه قال لهم: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعَلَى﴾ [النازعات: ٢٤]، وفي الآية الأخرى: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي﴾ [القصص: ٣٨] ففسروا دعوة الرسل بأنها إفساد في الأرض، وأن الكفر إصلاح في الأرض، وهذا من قلب الحقائق، ومن الغش للراعي والرعية، وما أكثر هذا الصنف الذي يقوم بهذه المهمة الشيطانية اليوم، ممن يقودون الناس إلى الهاوية، ويقفون في وجه المصلحين، ويزورون الحقائق، ويغرسون بالسلطة، وهم بطانة السوء، الذين يتحولون بين المسؤولين وبين قبول النصيحة.

اللهم أصلح ولاة أمور المسلمين، وأصلح بطانتهم،  
واعلهم هداة مهتدين.

وأما رميهم إياهم بانتقاد آلة الملك، كما في الآية.

فإن هذه المسألة تابعة لما قبلها مما ذكر الله في الآية من خبر آل فرعون، حيث قالوا له: ﴿أَتَدْرِي مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذْرَكُ وَهَا هَنَاكُ﴾ [الأعراف: ١٢٧] يعنون: ألوهيتك على الناس وعبادتهم لك، يقولون: أنت لك شأن، ولنك عظمة في الأرض، ولو تركتهم يدعون إلى الله تنقصوك عند الناس، وأرخصوك عند الناس، فأنت بادر بالقضاء عليهم من أجل أن تبقى لك هيتك ومكانتك. وهذا من الغش لفرعون، وتعريفه للهلاك.

ويا سبحان الله! يتنقصون الله جل وعلا رب السموات والأرض، ولا يعيرون هذا على أنفسهم، ويعيرون على موسى وقومه إذا نصحوا فرعون وقومه، ودلولهم على طريق السعادة والنجاة، وبقاء الملك وصلاحه؟! وهكذا تفعل بطانةسوء دائمًا وأبدًا، ولهذا على الولاة أن يتخدوا البطانة الصالحة الناصحة، ويحذرها من بطانةسوء وأصحاب المبادئ الهدامة، والأفكار المنحرفة، فإنهم يقودونهم إلى الهاوية، كما حصل من بطانة فرعون، حيث أوقعوه في الهلاك والبوار، وحالوا بينه وبين قبول الحق.

وأما رميهم إياهم بتبدل الدين، كما قال تعالى عن فرعون: ﴿إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ

﴿الْفَسَادَ﴾، [غافر: ٢٦] ورميهم إياهم بانتهاص دين الملك،  
كقولهم: ﴿وَيَذَّرِكَ وَإِلَهَتَكَ﴾ [الأعراف: ١٢٧].

فهاتان المسألتان حصلتا من فرعون في حق كليم الله  
موسى عليه السلام ودعوته، وتحذيره للناس من قبولها،  
وتظاهره بمظاهر الناصح للرعاية، جاءهم عن طريقة النصيحة  
والمحافظة على الدين، والمحافظة على صلاح الأرض، ﴿أَوَ  
آن يُظَهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ﴾ [٢٦] كما قال أتباعه:  
﴿أَنَّذَرَ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ﴾ [الأعراف: ١٢٧]، سموا  
المصلحين بالفسدين، والفساد عندهم هو التوحيد وإفراد الله  
بالعبادة، والصلاح هو الشرك؛ لأن القلوب إذا فسدت رأت  
الحق باطلًا، والباطل حقاً.

ومن هو الذي يبدل الدين ويُظهر في الأرض الفساد؟ إنه  
فرعون الذي بدل دين التوحيد بالكفر والشرك.

أما موسى عليه الصلاة والسلام، فإنه يدعو إلى الدين  
الصحيح، الذي خلق الله الخلق من أجله، والذي هو صلاح  
في الأرض؛ لأن الأرض لا تصلح إلا بعبادة الله وحده لا  
شريك له، هذا هو صلاح الأرض، أما الشرك فإنه فساد في  
ال الأرض، والكفر فساد في الأرض، والمعاصي فساد في  
الأرض.

مدحهم أنفسهم بما ليس فيهم

### المسألة الثامنة والستون

[دَعْوَاهُمُ الْعَمَلَ بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْحَقِّ كَقَوْلِهِ : ﴿تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا﴾ [البقرة: ٩١] مَعَ تَرْكِهِمْ إِيَّاهُ].

### الشرح

من مسائل أهل الجاهلية: دعوى اليهود العمل بما عندهم من الحق، مع تركهم إياه، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْنَوْا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا﴾ [البقرة: ٩١] ، ﴿بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا﴾ [البقرة: ٩١] قيل: معناه: بما أنزل على رسالنا من أنبياء بنى إسرائيل؛ لأن هذه الآية في اليهود ﴿قَالُوا تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا﴾ [البقرة: ٩١] أي: ما أنزل على رسول بنى إسرائيل، مع أن الذي جاء به محمد ﷺ لا يخالف ما جاءت به رسالهم ﴿وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَأَهُمْ﴾ يعني: غيره، مما أنزل على عيسى ومحمد ﴿وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ﴾ [البقرة: ٩١] فالذي جاء به عيسى ومحمد ﷺ، هو موافق لما جاء به أنبياؤهم من الحق،

ومبين لما أدخلوه في كتابهم من التحريف والتکذیب والتضليل، هذا من ناحية.

والنحوة الثانية: أنهم غير صادقين في هذه المقالة، بدليل ارتکابهم هذه الجرائم المذکورة في قوله تعالى رداً عليهم ﴿ قُلْ فَلَمْ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ٩١ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ مُّوسَى بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ أَخْذَتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنْتُمْ ظَلَّمُونَ ٩٢ ﴾ [البقرة: ٩١، ٩٢] هذا رد عليهم، فالله رد عليهم بردين:

الرد الأول: أن ما جاء به محمد ﷺ لا يخالف ما جاء به موسى من توحيد الله وإفراده بالعبادة، وترك عبادة ما سواه؛ بل هو مصدق لذلك.

والامر الثاني: أنهم غير صادقين حتى فيما ادعوا أنهم يؤمّتون به، حيث عبدوا العجل، وقتلوا الأنبياء، وقولهم: ﴿ سَيَعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ [البقرة: ٩٣] وعدم وفائهم بالميثاق الذي أخذ عليهم، وهذا يتناول كل تعصب مذموم، أن يقول الإنسان: أنا لا أعمل إلا بما هو في مذهبي، أو مذهب إمامي؛ لأنّه يجب على المسلم أن يتبع الحق في مذهبه أو في غير مذهب، مع إمامه أو مع غيره، يقبل الحق ولا يتغىّب عنه.

زيادتهم في العبادة على ما شرعه الله ونقصهم منها  
المسائلان التاسعة والستون والسبعون

[الزِّيَادَةُ فِي الْعِبَادَةِ، كَفَعْلِهِمْ يَوْمَ عَاشُورَاءِ. وَنَقْصُهُمْ  
مِنْهَا، كَتْرِكِ الْوُقُوفِ بِعَرَفَاتٍ].

### الشرح

أما زиادتهم في العبادة: فكما يفعلون في يوم عاشوراء، وهو اليوم العاشر من شهر الله المحرم، وهذا اليوم حصل فيه حدث عظيم، هو إغراق فرعون وقومه، وإنجاء موسى عليه السلام وقومه، فهو يوم انتصر فيه الحق على الباطل، وصامه موسى عليه الصلاة والسلام؛ شكرًا لله، وبقي صيامه مشروعًا عند المسلمين؛ لأنه لما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة وجد اليهود يصومون هذا اليوم، فسألهم: لماذا يصومونه؟ فقالوا: إنه يوم نجى الله فيه موسى وقومه، وأهلك فيه فرعون وقومه، وصامه موسى ونحن نصومه، فقال عليه الصلاة والسلام: «نحن أحق بموسى منكم»<sup>(١)</sup> فصامه ﷺ وأمر بصيامه، وأمر

---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٢٠٠٤، ٣٩٤٢، ٣٩٤٣) ومسلم (رقم ١١٣٠، ١١٣١).

بصوم يوم قبله أو يوم بعده؛ مخالفة لليهود.

هذا هو المشروع في يوم عاشوراء، وهو الصيام، لكن أهل الجاهلية يزيدون فيه على الصيام، فاليهود يجعلونه يوم عيد يزيّنون فيه بيوتهم، ويزيّنون فيه أولادهم ونساءهم، ويعتبرونه يوم عيد، فهم زادوا فيه على المشروع، فالزيادة على الصيام في يوم عاشوراء من دين الجاهلية.

وكذلك الرافضة، زادوا في هذا اليوم واعتبروه يوم حزن، ويوم نياحة وندب؛ لأنّه اليوم الذي قُتل فيه الحسين رضي الله عنه.

وأما نقصهم من العبادة، فكما حصل منهم في الحج، كانوا في الجاهلية يحجون البيت لأنّه من بقايا دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام، لكن أدخلوا في الحج تغييرات وشركيات؛ لأن الله شرع الوقوف بعرفة، فصاروا لا يقفون بعرفة، بل يقفون في مزدلفة، وهذا نقص في العبادة. ولما حج النبي ﷺ كانوا يظنون أنه سيقف معهم في مزدلفة، فتجاوزوا عليه الصلاة والسلام إلى عرفة، ووقف في عرفة، وأعاد الحج على ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام، قال الله تعالى: «ثُمَّ أَفِيظُو مِنْ حَيْثُ أَفْكَاضَ النَّاسُ» [البقرة: ١٩٩] يعني: من عرفة. وهذا رد على المشركين في وقوفهم بالمزدلفة وكذلك زادوا في التلبية

قولهم: (إلا شريكًا هو لك . تملكه وما ملك).

وهكذا كل من نقص شيئاً من العبادة، فإنه على دين أهل الجاهلية، وكذلك من زاد في الدين، فإنه على دين أهل الجاهلية، فالبدع والخرافات كلها من دين الجاهلية.



## تركهم ما أوجب الله عليهم من باب الورع المسألة الحادية والسبعون

[ترکُهُمُ الْوَاجِبَ وَرَعًا].

### الشرح

أي: يتقربون إلى الله بترك الواجب، مثل الوقوف بمزدلفة، بدل الوقوف بعرفة؛ يزعمون أنه ورع؛ لأنهم أهل الحرم ولا يخرجون إلى عرفة؛ لأنها من الحل، فهم يتركون الحق تورعاً، وهذا من عمل الجاهلية، نسأل الله العافية.

وكذلك من تركهم الحق تورعاً: أنهم يطوفون بالبيت عراة، ويتركون ستراً العورة - الذي هو الحق - من باب الورع، يقولون: لا نطوف بثياب عصينا الله فيها<sup>(١)</sup>.

(١) قال عروة: «كان الناس يطوفون في الجاهلية عراة إلا **الحُمْسَ**، وال**حُمْسُ** قريش وما ولدت، وكانت الحمس يحتسون على الناس يعطي الرجل الرجل الثياب يطوف فيها وتعطي المرأة المرأة الثياب تطوف فيها فمن لم يعطه الحمس طاف بالبيت عريانا...» أخرجه البخاري (رقم ١٦٦٥) ومسلم (رقم ١٢١٩ / ١٥٢) وأخرجه البخاري في كتاب الصلاة (باب رقم ٢) وأمر النبي ﷺ أن لا يطوف بالبيت عريانا. وكذا (رقم ٣٦٩) ومسلم (١٣٤٧).

وكذلك كل من ترك شيئاً من العبادة تورعاً، كمن لا يتصدق ولا يصلي مع الجماعة في المسجد، خشية الرياء والسمعة - كما سمعنا عن بعضهم - أو لا يطلب العلم، أو غير ذلك من ترك العبادات خشية الرياء.



تقربهم إلى الله بترك الطيبات من الرزق وترك الزينة  
المسألتان الثانية والثالثة والسبعين  
[تَعْبُدُهُمْ بِتَرْكِ الطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ، وَتَرْكِ الزَّيْنَةِ فِي  
اللَّبَاسِ].

## الشرح

أي: تقربهم إلى الله بترك الطيبات من الرزق، وترك لباس الزينة، وهذا عند النصارى ومن شابههم من الصوفية المتسبين للإسلام، يترون الطيبات تعبدًا لله عزوجل، فلا يتزوجون النساء، ولا يأكلون من الطيبات، ويكتشفون في المأكل والمشارب والملابس، يزعمون أن هذا عبادة لله؛ ولهذا قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ أَلَّقَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ  
وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢]، وقال: ﴿ يَكَانُوا هَا أَلَّذِينَ مَاءْمَنُوا لَا  
تُحِرِّمُوا طَيِّبَاتٍ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٧].

وكذلك حرموا بعض بهيمة الأنعام. والله قد أباح بهيمة الأنعام، فقال: ﴿ أَحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةً الْأَنْعَمِ ﴾ [المائدة: ١]، فحرموا

بعض بهيمة الأنعام من أجل أصنامهم، فأنزل الله تعالى:

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحْرِمُوا طَبِيعَتِكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ [المائدة: ٨٧].

فتحريم الطيبات من دين النصارى الرهبان، ومن دين الجاهلية. ومن حرم حلالاً مجمعاً على حلّه ارتد عن دين الإسلام، فإذا أضاف إلى ذلك اعتبار هذا من التعبد لله عز وجل، فهذا افتراء على الله؛ لأن الله لم يشرع لعباده ترك الطيبات بل أمرهم بالأكل منها ﴿يَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُّوا مِنَ الطَّيَّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَلِحًا﴾ [المؤمنون: ٥١]. ولما هم جماعة في عهد النبي ﷺ بمثل هذا، غضب عليهم النبي ﷺ.

وأما تعبدهم بترك زينة الله: أي: تقربهم إلى الله بترك زينة الله، أي التزين باللباس، حيث كانوا يطوفون بالبيت عراة، فرد الله عليهم بقوله: ﴿قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ﴾ [الأعراف: ٣٢] أي: ما هو دليلكم على ما تفعلون من ترك اللباس والتجميل وترك الطيبات من الرزق؟ لأن التحريم يحتاج إلى دليل، والأصل في اللباس والمأكل والمشارب الحل؛ لأن الله خلق هذه الأشياء لعباده، وكما في الحديث الصحيح: «إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ»<sup>(١)</sup>، فترك التجميل من باب الورع ليس من دين

(١) أخرجه مسلم (رقم ١٤٧/٩١).

الإسلام، فليتجمل باللباس، وليرأكل من الطيبات، ويشكر الله عز وجل، وفي الحديث: «إِنَّ اللَّهَ يَحْبُّ إِذَا أَنْعَمَ عَلَى عَبْدٍ نِعْمَةً أَنْ يَرَى أثْرَ نِعْمَتِهِ عَلَيْهِ»<sup>(١)</sup> لكن يكون ذلك من غير إسراف ولا مخيلة، وكان النبي ﷺ يتجمل في جسمه وفي ملابسه، ويخص مقابلة الوفود بمزيد تجمل.

\* \* \*

(١) أخرجه الترمذى (١٢٣/٥ - ١٢٤ رقم ٢٨٢٤) وقال: هذا حديث حسن وحسنه الألبانى في صحيح الجامع (رقم ١٨٨٧).

دعوتهم الناس إلى الضلال

المسألة الرابعة والسبعون

[**دَعْوَتُهُمُ النَّاسَ إِلَى الْضَّلَالِ بِغَيْرِ عِلْمٍ**].

## الشرح

الدعوة إلى الله بغیر علم هي من عمل أهل الجاهلية، لأن الله أمر بالدعوة إلى سبیله على بصیرة وبالحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالتي هي أحسن.

فدعوتهم الناس إلى الضلال، أي: ترغيب الناس في مخالفة الحق قال تعالى: «وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَتَيْعُوا سَيِّلَانَا وَلَنَحْمِلْ خَطَّيْنَكُمْ» [العنکبوت: ١٢] فيدعونهم إلى الشرك، وإلى تحريم الحلال وتحليل الحرام بغیر حجة، ويدعوهم إلى أشياء ما أنزل الله بها من سلطان، فهو لاء دعاة ضلال، والدعاة إلى الحق هم الذين يدعون إلى ما أنزل الله سبحانه وتعالى وإلى ما شرع.

ومن دعاة الضلال اليوم: الذين يدعون الناس إلى

الشرك، وعبادة الأضرحة والقبور، ويدعون الناس إلى البدع والمحدثات في الدين، التي ما أنزل الله بها من سلطان، ويكتبون و يؤلفون ويتكلمون بدعة الناس إلى إحياء البدع والمحدثات، والذين يدعون الناس إلى الإباحية والفسق والعصيان، كل هؤلاء دعاة ضلال، حذرنا الله سبحانه وتعالى منهم ومن طريقتهم، قال تعالى: ﴿يَتَأْبِهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرْدُو كُلُّمْ عَلَى آغْرِيَكُلُّمْ فَتَنَقَّلُمْ خَسِيرِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٩].

وقال تعالى: ﴿يَتَأْبِهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرْدُو كُلُّمْ بَعْدَ إِيمَانِكُلُّمْ كَفَرِينَ﴾ [آل عمران: ١٠٠]، وقال تعالى: ﴿أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُونَ إِلَى الْجَنَّةِ﴾ [البقرة: ٢٢١]، وقال تعالى: ﴿وَلَنْ تُطِعَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَلَنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾ [الأنعام: ١١٦]، فيبين سبحانه أن الكفار على اختلاف مللهم قديماً وحديثاً، جادون في الدعوة إلى الضلال في كل زمان وفي كل مكان، كما قال تعالى: ﴿وَدُولَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً﴾ [النساء: ٨٩].

دعوتهم الناس إلى الكفر، مع العلم

المسألة الخامسة والسبعون

[دَعْوَتُهُمْ إِيَّاهُمْ إِلَى الْكُفْرِ، مَعَ الْعِلْمِ].

## الشرح

وهذا صنف آخر من دعوة الضلال، وهم الذين يدعون إلى صرف الناس عن الحق مع معرفته؛ بغياً وعناداً، والصنف الأول يدعون الناس إلى الباطل وهم لا يعرفون الحق، وكلا الصنفين خطير وهم لا يقولون للناس: اكفروا، وإنما يأتونهم بطريقة مزخرفة، ظاهرها أنها حسنة وباطنها كفر، هكذا دعوة الضلال، وإبليس جاء إلى قوم نوح لما وجدتهم قد حزنوا على الصالحين الذين ماتوا، جاءهم بطريق دين، وقال: صوروا صوراً لهم من أجل إذا رأيتُوها أن تنشطوا على العبادة، وتذكروا أحوالهم وصلاحهم ودينهم فينشطونكم على العبادة. فهو جاءهم بطريق النصيحة، وطريق الدين، وهو يريد أن هذه الصور تكون أصناماً في النهاية، فكانت أصناماً، لما مات أهل العلم ومات هذا الجيل، جاء جيل جاهل بعدهم، فقال

الشيطان: إن آباءكم ما نصبوا هذه الصور إلا ليعبدوها، وبها كانوا يُسقون المطر، فعبدوها من دون الله عز وجل.

وكذلك دعاء الضلال، لا يأتون للناس بالدعوة إلى الشر المكشوف، إنما يأتونهم بطريقة مزخرفة يحسنونها للناس، ثم في النهاية يحصل لهم مقصدهم، ودعاة الضلال لما دعوا الناس إلى الشرك بعبادة الأضرحة لم يقولوا لهم: اعبدوها، بل قالوا لهم: هؤلاء أولياء صالحون، لهم مكانة عند الله، فأنتم تقربوا إليهم من أجل أن يقربوكم إلى الله، ويكونوا وسائط ووسائل لكم عند الله عز وجل، جاءوهم بهذه الطريقة، وهي محبة الصالحين واتخاذهم وسائل ووسائل عند الله عز وجل، فعبدوا القبور والأضرحة بهذه الخديعة الشيطانية، وأشركوا بالله عز وجل. فدعاة الكفر يدعون الناس بأساليب مختلفة، لا يظهر عليها شيء من الانتقاد، ولا يعرفها إلا أهل بصيرة، وقد تبين من هاتين المسألتين أن دعاء الضلال على قسمين. قسم يدعو الناس بغير علم، وقسم يدعو الناس إلى مخالفة الحق وهو يعلمه والأول ضال والثاني فاسق.

## المكر الشديد لتشبيت الشرك ودفع الحق

### المسألة السادسة والسبعون

[**الْمَكْرُ الْكُبَّارُ، كَفِعْلِ قَوْمٌ نُوحٌ**].

### الشرح

المكر: إيصال المكر و بطرق خفية وهو نوعان: مكر حسن ومكر سيء.

والمكر السيء هو: الحيل الخفية لإيصال الشر لمن لا يستحقه، قال تعالى في قوم نوح: ﴿وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا ﴾٢٢﴿ وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ إِلَيْهِمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعْوَثَ وَنَسَرًا ﴾٢٣﴿ وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا﴾ [نوح: ٢٤ - ٢٢] والكبار هو: العظيم، فهم يمكرون بالناس مكرًا عظيماً بهذه الحيل، وهذه الطرق الخبيثة التي يدعونهم بها إلى الشرك، وإذا جاءتهم دعوة التوحيد حذروهم منها، وقالوا: هؤلاء يريدون أن يترأسوا عليكم، ويريدون أن يتفضلوا عليكم.

فتتحسين القبح للناس، وتقبيح الحسن، هو المكر الكبار الذي لا يزال يزاوله دعاة الضلال قديماً وحديثاً، لصرف

الناس عن الحق إلى الباطل، وإخراجهم من النور إلى الظلمات، كما قال تعالى : ﴿الَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُمُ الظَّلَّغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلْمَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُوْنَ﴾ [البقرة: ٢٥٧] ، وقال تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيْطَانَ الْأَئِمَّةِ وَالْجِنَّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ رُّخْرُفَ الْقَوْلِ غَمْرُواً وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُوْنَ﴾ [آلأنعام: ١١٢] أي : اتركهم وكذبهم ، ولا تلتفت إليهم . فهذا فيه : النهي عن الإصغاء لدعابة الضلال ، إلا على سبيل معرفة باطلهم لرده .



## اقتداوهم بمن لا يصلح للقدوة المسألة السابعة والسبعون

﴿إِنَّ أَئِمَّتَهُمْ: إِمَّا عَالِمٌ فَاجِرٌ، وَإِمَّا عَابِدٌ جَاهِلٌ، كَمَا فِي قَوْلِهِ: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُخَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقْلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾<sup>٧٥</sup> وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا إِنَّا مَنَا وَإِذَا خَلَّ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ قَالُوا أَتَحْكُمُونَا بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْنَاكُمْ لِيَحْاجُوكُمْ بِهِ، عِنْدَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ﴾<sup>٧٦</sup> أَوْ لَا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسْرِونَ وَمَا يُعْلَمُونَ﴾<sup>٧٧</sup> وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانَّا وَإِنَّهُمْ إِلَّا يَظْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٧٨-٧٥].

## الشرح

قدوة أهل الجاهلية من اليهود والنصارى وغيرهم : إما عالم فاجر ، وهو الذي لا يعمل بعلمه ، مثل أحرار اليهود . وإما عابد جاهل ، وهو العامل بغير علم ، مثل رهبان النصارى ، كما قال الله : « أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ » [التوبه: ٣١] يحلّلون لهم الحرام ، ويحرّمون عليهم الحلال ، ويطيعونهم في ذلك ، وفي سورة البقرة يقول تعالى :

﴿أَفَنَظَمُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٧٥] 

قوله : ﴿أَفَنَظَمُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ﴾ هؤلاء هم العلماء الفجرة ، يسمعون كلام الله - وهو التوراة - ويعرفونه ويتعلمونه ﴿ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ﴾ يغيرون الفاظه ومعانيه ﴿مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ 

أي : من بعد ما عرفوا لفظه ومعناه الصحيح ، من أجل أهوائهم وأغراضهم وشهواتهم ، كما حصل منهم في قصة الزاني في عهد النبي ﷺ في المدينة ، حينما زنا رجل من اليهود بامرأة من اليهود ، فقالوا : اذهبوا إلى هذا الرجل - يعنون محمداً ﷺ - لأنهم يعلمون أن التوراة فيها الرجم ، وهم لا يريدون الرجم ، لعله يحكم فيما بحكم أسهل من الرجم ، فجاءوا إليه يطلبون منه الحكم على هذا الزاني وهذه الزانية ، فالرسول ﷺ قال : «ما تجدون في التوراة على من زنى؟» وفي رواية : «ما تجدون في التوراة في شأن الرجم» قالوا : فيها أننا نُسَوَّدُ وجوههم ، ونُركبهم على حمير ، ونطوف بهم في الأسواق . فسأل النبي ﷺ عبد الله بن سلام (لأنه من أحبّارهم ، وقد أسلم) قال : كذبوا يا رسول الله ، فطلب النبي ﷺ منهم التوراة ، فلما أحضروها وضع ابن صوريا أصبعه على آية الرجم ، فقال له عبد الله بن سلام : ارفع أصبعك ، فلما رفعه إذا آية الرجم تلوح

في التوراة، فأمر بهما النبي ﷺ فرجموا بالحجارة حتى ماتا<sup>(١)</sup>.  
فهذا من تحريف علمائهم لكلام الله، وقد كذبوا على الله  
سبحانه وتعالى وأخروا حكمه.

ومن تحريفهم: ما ذكره الله أن الله أمرهم أن يدخلوا  
الباب سجداً، وأن يقولوا حطة، يعني: حط علينا خطابانا،  
فأبدلوا حطة بكلمة: حنطة، بالنون، فزادوا في كلام الله ما  
ليس منه.

والتحريف هو: الزيادة في كتاب الله، أو النقص من  
كتاب الله، أو تفسير كتاب الله بغير معناه، هذا هو التحريف؛  
لأن التحريف إما أن يكون في اللفظ، وإما أن يكون في  
المعنى، وعلى هذا النمط كل من يحاول تفسير القرآن أو  
الأحاديث بغير معناهما الصحيح؛ من أجل نصرة مذهبها، أو  
اتباع شهوته، أو حصول مطعمه، وقال تعالى: ﴿وَإِذَا لَقُوا  
الَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا أَءَمَنَّا﴾ [آل عمران: ٧٦] الآية، وهذا هو النفاق،  
والنفاق وتحريف النصوص طريقة اليهود.

ثم قال بعدها: ﴿وَمِنْهُمْ أُمِيَّةٌ لَا يَعْلَمُونَكَ الْكِتَبَ إِلَّا

(١) أخرجه البخاري (رقم ٣٦٣٥، ٤٥٥٦، ٦٨١٩، ٧٥٤٣)، ومسلم (رقم ١٦٩٩، ١٧٠٠).

أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظْهُونَ ﴿٧٨﴾ [البقرة: ٧٨]، هؤلاء هم العباد الجهال، يقرؤون التوراة ولكن لا يعرفون معناها، فيتخدمهم هؤلاء أئمة لهم وهم جهال، فلا يجوز الاقتداء إلا بعالم عامل، وهؤلاء هم الربانيون. وكذلك العباد الجهال لا يقتدى بهم، وإن كان عندهم زهد وعبادة، لكنهم على غير طريق صحيح وغير هدى من الله سبحانه وتعالى.



## تناقضهم في محبة الله

### المسألة الثامنة والسبعون

[دُعَوْا هُم مَحْبَةَ اللَّهِ، مَعَ تَرْكِهِمْ شَرْعَهُ، فَطَالَبُهُمُ اللَّهُ بِقَوْلِهِ: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُجْنِونَ أَلَّهَ﴾ [آل عمران: ٣١].

### الشرح

من ضلال اليهود ومن شابههم: دعواهم محبة الله مع أنهم يخالفون أمره سبحانه وتعالى، وعلامة محبة الله: اتباع أمره، كما قال الشاعر:

إن المحب لمن يحب مطيع

وهذا كما في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُجْنِونَ أَلَّهَ فَاتَّبِعُونِي يَعِيشُكُمْ أَلَّهُ﴾ [آل عمران: ٣١] فاليهود والنصارى يقولون: ﴿أَتَنْحَنْ أَبْتَلُوا أَلَّهَ وَأَجْبَلُوهُ﴾ [المائدة: ١٨]، ومع هذا يخالفون شرع الله سبحانه وتعالى، فدل ذلك على كذبهم في دعواهم، حيث طالبهم الله بإقامة الدليل على ما يدعونه من محبتة، وذلك باتباع رسوله محمد ﷺ، فلما لم يفعلوا ظهر كذبهم، وكذلك الصوفية يبنون دينهم على أنهم يحبون الله عز وجل، ويقولون: العبادة هي المحبة، فنحن لا نعبد الله خوفاً من ناره، ولا طمعاً

في جنته، وإنما نعبده؛ لأننا نحبه. مع أنهم يخالفون شرع الله سبحانه وتعالى، فلا يتبعون الرسول ﷺ، وإنما يتبعون مشائخهم، وأصحاب الطرق التي يباعونهم عليها على السمع والطاعة لهم، وأنهم لا يخالفون لهم أمراً مهماً أمووا، حتى إنهم يقولون: إن المريد مع شيخه كالميّت بين يدي غاسله، ما له اختيار ولا له غير ما اختاره شيخه. فأين اتباع الرسول ﷺ؟ فهم كاذبون في هذه الدعوى.

ولهذا تحذّى الله جل وعلا هؤلاء المدعين لمحبته بهذه الآية: «**قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يَتَحِبِّبُكُمْ اللَّهُ أَكْبَرُ**» [آل عمران: ٣١] فعلامـة محبـة الله: اتـباع رـسوله ﷺ، فـمن وـجدـتـ فيـه هـذه الصـفةـ فإـنه صـادـقـ فيـ دـعـواـهـ المـحبـةـ، وـمـنـ فـقـدـ هـذـهـ الصـفةـ - وـهـيـ الـاتـبـاعـ لـرـسـوـلـ - فإـنهـ كـاذـبـ فيـ دـعـواـهـ، فـقـدـ ذـكـرـ سـبـحـانـهـ دـلـيلـ المـحبـةـ وـثـمـرـتهاـ، فـدـلـيلـهاـ اتـبـاعـ الرـسـوـلـ ﷺ، وـثـمـرـتهاـ نـيـلـ مـحبـةـ اللهـ لـلـعـبـدـ، وـمـغـفـرـةـ ذـنـوبـهـ، وـكـذـلـكـ هـذـاـ يـطـرـدـ فيـ كـلـ مـنـ يـدـعـيـ مـحبـةـ الرـسـوـلـ وـهـوـ لـاـ يـتـبـعـهـ، كـمـنـ يـدـعـونـ مـحبـةـ الرـسـوـلـ وـيـكـتـبـونـ فيـ الصـحـفـ وـالـمـجـلاـتـ: عـلـمـواـ أـوـلـادـكـمـ مـحبـةـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ. وـهـمـ يـبـتـدـعـونـ الـبـدـعـ، وـيـحـدـثـونـ الـمـوـالـدـ، وـالـنـبـيـ ﷺ نـهـىـ عـنـ الـبـدـعـ فـهـمـ يـدـعـونـ مـحبـتـهـ، وـيـخـالـفـونـهـ فيـ إـحـدـاـتـ الـبـدـعـ وـالـخـرـافـاتـ.

## اعتمادهم على الأماني الكاذبة

### المسألة التاسعة والسبعون

[تَمَنَّيْهِمُ الْأَمَانِيُّ الْكَاذِبَةُ، كَقَوْلِهِمْ: «لَنْ تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةٌ» [البقرة: ٨٠]، وَقَوْلِهِمْ: «لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى» [البقرة: ١١١].

### الشرح

اليهود والنصارى يعتمدون على الأماني الكاذبة، ويتمون على الله الأماني، كما ذكر الله تعالى عنهم أنهم قالوا: «لَنْ تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةٌ» [البقرة: ٨٠] هي أيام عبادتهم للعجل - بزعمهم -، فرد الله عليهم بقوله: «قُلْ أَنْخَذْتُمْ عِنَّدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ إِنَّمَّا تَنْوِيلُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿٨١﴾ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَاتٍ وَأَحْكَمَتْ بِهِ خَطِيئَاتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّكَارِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ ﴿٨٢﴾» [البقرة: ٨١، ٨٠] فهذا رد على قولهم: «لَنْ تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةٌ» [البقرة: ٨٠]، كما رد عليهم في سورة آل عمران: «أَلَرْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا

نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يَدْعُونَ إِلَىٰ كِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمْ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّ فِرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرَضُونَ ﴿٢٣﴾ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آيَامًا مَعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿٢٤﴾ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمٍ لَا رَبَّ فِيهِ وَقَوْفَيْتُ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿٢٥﴾ [آل عمران: ٢٣ - ٢٥] ، وقال تعالى : « لَيْسَ بِأَمَانٍ لَكُمْ وَلَا أَمَانٍ أَهْلُ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَى بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيَا وَلَا نَصِيرًا ﴿١١٣﴾ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الظَّلَمَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿١١٤﴾ [النساء: ١٢٣]

## غلوّهم في الأشخاص

### المسألة الثمانون

[اتَّخَادُ قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ.]

#### الشرح

مما عليه أهل الجاهلية من أهل الكتاب وغيرهم: اتخاذ قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، وهذا كان ولا يزال عند اليهود والنصارى، وعند مشركي العرب، وعند المنتسبين إلى الإسلام من يعبدون القبور والأضرحة، وأهل الكتاب هم أول من عمل ذلك، قال ﷺ: «إِنَّمَا كَانُوا قَبْلَكُمْ يَتَعَذَّرُونَ عَنِ الْقَبُورِ مَسَاجِدَ» يعني: مصليات القبور مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد» يعني: يصلون عندها؛ لأن الصلاة عندها وسيلة إلى عبادتها، وإن كان المصلي يصلي الله، لكن إذا صلى عند قبر، فإن هذا وسيلة إلى عبادته، فكيف إذا دعا القبر واستنجد به واستغاث به، كما يقال الآن عند الأضرحة؟ هذا من دين الجاهلية، من يهود ونصارى وغيرهم، قال ﷺ، لما أخبرته أم سلمة وأم حبيبة رضي الله تعالى عنها عما رأتاه في أرض الحبشة من الكنائس وما فيها من التصاوير؛ لأن أم سلمة وأم حبيبة قد هاجرتا إلى الحبشة مع زوجيهما الهجرة الأولى، فرأتا في بلاد الحبشة

الكنائس المزخرفة، بها الصور، فذكرتا ذلك، فقال النبي ﷺ: «أولئك قوم إذا مات فيهم الرجل الصالح، أو العبد الصالح، بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله»<sup>(١)</sup>.

فمن دين الجاهلية: اتخاذ الأولياء والصالحين أرباباً من دون الله عز وجل، يزعمون أنهم يقربونهم إلى الله زلفى، وأنهم يشفعون لهم عند الله، كما قال تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ كَمِنْ دُونِنَا اللَّهُ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شَفَاعَتُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ أَخْنَدُوا مِنْ دُونِنَا أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ [الزمر: ٣] وهو لاء لا يعتقدون فيهم أنهم يخلقون ويرزقون ويحيون ويميتون، بل لا يعترفون أن هذا خاص بالله عز وجل، وإنما اتخذوهم وسائط بينهم وبين الله وشفعاء، فصرفوا لهم أنواعاً من العبادات؛ من أجل أن يقربوهم إلى الله زلفى. فهذا دين الجاهلية، وعليه عباد القبور اليوم، نسأل الله العافية والسلامة.

ومن الغلو في القبور وأصحابها البناء عليها وإسراجها ووضع الستائر عليها والكتابة عليها وتجميصها وغير ذلك من مظاهر الغلو. ولهذا نهى الرسول ﷺ عن ذلك كله.

(١) أخرج البخاري (رقم ٤٢٧، ٤٣٤، ١٣٤١) ومسلم (رقم ٥٢٨).

## الغلو في آثار الأنبياء

### المسألة الحادية والثمانون

[اتَّخَادُ آثَارَ أَنْبِيَاهُمْ مَسَاجِدَ كَمَا ذُكِرَ عَنْ عُمَرَ].

### الشرح

من دين الجاهلية: اتخاذ آثار أنبيائهم مساجد، أي يصلون عندها تبركاً بها والفرق بين هذه والتي قبلها: أن التي قبلها غلو في الأشخاص، وهذا غلو في آثار الأشخاص، والآثار: جمع أثر، وهو المكان الذي جلس فيه النبي أو صلى فيه، يتبعون هذه المواطن فيتبعدون فيها لله عز وجل، يظنون أن الصلاة فيها فضيلة، مثل الذين يذهبون الآن إلى غار حراء؛ لأن الرسول ﷺ كان قد تبعد فيه قبلبعثة. فهم يذهبون إليه للصلاحة والدعاء فيه، ولم يكن النبي ﷺ يزوره بعدبعثة، ولا أحد من أصحابه الكرام ذهب إلى غار حراء؛ لعلهم أن ذلك غير مشروع.

كذلك يذهبون إلى غار ثور الذي اختفى فيه النبي ﷺ

قبل الهجرة، ويصلون فيه، ويضعون فيه الطيب، وربما يرمون فيه النقود.

هذا كلّه من دين الجاهلية، فالجاهلية هي التي تُعَظِّمُ آثار أنبيائها، ولهذا يقول عمر رضي الله عنه - لما رأى الناس يذهبون إلى شجرة البيعة - : «إنما أهلك من كان قبلكم أنهم تتبعوا آثار أنبيائهم» ثم أمر بقطع الشجرة، وهذه الأماكن لم يقصدها النبي ﷺ للتشریع، أما الأماكن التي قصدها النبي ﷺ للتشریع، مثل صلاته عند مقام إبراهيم، عملاً بقوله تعالى : ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّ﴾ [البقرة: ١٢٥]، فإنها تشرع الصلاة فيها اقتداء بالنبي ﷺ أما جلوسه في غار حراء، وفي غار ثور، أو جلوسه في الطريق بين مكة والمدينة للاستراحة، فهذا لم يفعله من أجل التشریع، وإنما فعله اتفاقاً وللحاجة.

فيجب أن يُفَرَّقَ بين هذا وهذا، فالاماكن التي لم يقصدها للتشریع، وإنما مرّ بها أو جلس فيها من باب العادة؛ أو للاستراحة، أو صادفته الصلاة وصلى فيها من غير قصد لها، فإنه لا يتّخذ هذا المكان الذي صلّى فيه الرسول مصلى؛ لأنّه فعله لا من باب القصد، وإنما فعله لأن الصلاة أدركته في هذا المكان فصلّى فيه، وهذا المكان وغيره سوى من الأرض، ليس له ميزة، ولأن تتبعها يحدث الوثنية فيما بعد بتبرك الناس

به، ويقصدونه من بعيد، ويسافرون إليه، فيحصل في ذلك ما حصل في الأمم السابقة من الشرك، وربما يُبَيِّنُ عليه، وهناك من يطالبون الآن بذلك، يقولون: ابْنُوا عَلَى الْأَثَارِ الَّتِي مَرَّ بِهَا الرَّسُولُ وَجَلَسَ فِيهَا، ابْنُوا عَلَيْهَا مِنْ أَجْلِ الذِّكْرِ. وهذا كلام باطل، نحن لا نفعل شيئاً لم يفعله سلفنا الصالح، لو كان هذا مشرقاً عالسبق إليه الصحابة والتابعون ومن بعدهم، وما هلكت الأمم إلا بمثل هذه الأفعال، فإحياء آثار المعظمين يجر إلى الوثنية، كما حدث في قوم نوح والأمم السابقة، ولا يقال: إن الناس الآن على وعيٍ من دينهم فلا يخاف عليهم؛ لأنها تأتي أجيال جاهلة فيزيّن لها الشيطان الوثنية.

ولأنها لا تؤمن الفتنة على أحد كما قال الخليل عليه السلام ﴿ وَاجْتَبَنِي وَبَيْنَ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ٢٥ ﴾ [إبراهيم: ٢٥].

\* \* \*

## اتخاذهم لوسائل الشرك

### المسألة الثانية والثمانون

[**اتّخادُ السُّرُجَ عَلَى الْقُبُورِ**].

## الشرح

اتخاذ السرج على القبور: أن يجعل فيها أنوار من المصابيح أو الفوانيس، أو الكهرباء، على شكل قناديل؛ لأجل الزيارة. ولا يجوز هذا؛ لأنّه من أسباب الشرك، وإذا احتاج الناس إلى النور من أجل دفن ميت، فإنّهم يأتون معه بسراج أو فانوس بقدر الحاجة، أما إنّه يجعل في المقبرة أعمدة كهرباء وتنور، فهذا منهي عنه، قال ﷺ: «لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج»<sup>(١)</sup>، والحديث في السنن، ولعن النبي ﷺ زائرات القبور يدل على أن المرأة ممنوعة من زيارة المقابر، وإنما زيارة القبور خاصة بالرجال،

---

(١) أخرجه أبو داود (٣٦٢/٣) رقم ٣٢٣٦ والترمذى (١٣٦/٢) رقم ٣٢٠ وقال أبو عيسى: حديث ابن عباس حديث حسن، وصححه الألبانى في صحيح الجامع (رقم ٥١٠٩).

واللعن يفيد أن زيارة المرأة للقبور كبيرة من كبائر الذنوب . ولعن عليه المتخذين عليها المساجد، أي: الذين يتحررون الصلاة عندها، أو يبنون عليها المساجد، وهذا أشد؛ أو الذين ينورونها لأن هذا وسيلة إلى الشرك، بأن تعبد هذه القبور وتدعى من دون الله عز وجل ، فالقبور ترك كما كانت قبور الصحابة في عهد النبي عليه، لا تسرج ولا يبنى عليها أبنية، وإنما ترك كما هي على حالها، وترفع عن الأرض قدر شبر فقط، ويوضع عليها نصایب؛ لتعرف أنها قبور، ولا يزاد على ذلك، قال عليه علي بن أبي طالب : «لا تدع قبراً مشرفاً» يعني مرتفعاً: «إلا سويته»<sup>(١)</sup> يعني: أزلت ارتفاعه وسويته بالأرض؛ لأن إشرافه وارتفاعه يغرى الجهال بقصده؛ لأن الشرك أسرع إلى قلوب الجهال من السيل إلى منحدره؛ لأن شياطن الإنس والجن يزينون للناس هذه الأمور ويفتنونهم بها، فإذا كان القبر ليس فيه ما يلفت النظر، ولا يعرف هل هو قبرنبي أو غيره، فهذا أبعد عن الفتنة، أما إذا قصد وعظم وجعل عليه بنية وزخارف ، ووضع عليه أنوار، فهذا يصرف الأنظار إليه، ويقول الجهال : ما عمل فيه هذا الشيء إلا لأن له سراً، فيقصدونه بالعبادة .

(١) أخرجه مسلم (رقم ٩٦٩).

فالواجب أن يتبع في القبور هدي النبي ﷺ، الذي ليس فيه غلو أو بناء أبنية، أو إيقاد سرج، أو كتابات، أو تجصيص، أو غير ذلك، كما كانت القبور في عهد النبي ﷺ.



عکوفهم عند القبور  
المسألة الثالثة والثمانون  
[اتّخادُ الْقُبُورَ أَعْيَادًا].

الشرح

الأعياد جمع عيد، وهو: ما يتكرر ويعود، وهو ينقسم إلى قسمين:  
عيد زماني: كعيد رمضان، وعيد الأضحى.

القسم الثاني: عيد مكاني: وهو المكان الذي يجتمع فيه على مدار السنة، أو على مدار الأسبوع، أو على مدار الشهر، يجتمع فيه للعبادة، والنبي ﷺ يقول: «لا تجعلوا قبري عياداً» يعني: مكاناً للاجتماع حوله، والعکوف حوله، والتردد عليه، «وصلوا عليّ حيث كنتم، فإن صلاتكم تبلغني»<sup>(١)</sup> فليس للصلوة على الرسول عند قبره خاصية، بل صلّى عليه في أي

---

(١) أخرجه أبو داود (٣٦٦ / ٢٥٤٢ رقم) وصححه الألباني في صحيح الجامع (رقم ٧٢٢٦).

مكان في المشرق أو في المغرب، في أي مكان صَلَّى على الرسول، ويبلغه ذلك.

وتكرار زيارته، والجلوس عنده، من اتخاذه عياداً، وهو يؤول إلى الشرك، فأهل الجاهلية يتذدون قبور الصالحين أعياداً، يجتمعون حولها ويعكفون عندها، كما هو الآن حاصل عند قبر البدوي وغيره، يأتيه الزوار من كل مكان، ويجلسون وينصبون الخيام، ويدربون الذبائح ويقيمون الأيام، عند قبر البدوي أو غيره، وهذا من دين الجاهلية. وإذا كان قبر الرسول عليه السلام منهياً عن الاجتماع حوله والتعدد عليه، فكيف بقبر غيره؟ لأن هذا وسيلة من وسائل الشرك.

ولما سأله رجل النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أنه نذر أن ينحر إبلًا ببوانة - اسم موضع - فقال له النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟» قالوا: لا، قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم - أي اجتماع - يجتمعون فيه؟» قالوا: لا، قال: «أوف بندرك، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم»<sup>(١)</sup>.

الشاهد: قوله: «هل كان فيها عيد من أعيادهم؟» أي:

---

(١) أخرجه أبو داود (٣٩٤/٣) رقم ٣٣١٣.

عيد مكاني، فدل على أنه لا يجوز اتخاذ مكان مخصص للعبادة، إلا ما خصصه الله ورسوله، كالمساجد ومشاعر الحج والعمرة، وما عداها فالأرض كلها سواء، وكما قال ﷺ: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»<sup>(١)</sup>.



---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٣٣٥، ٤٣٨) ومسلم (رقم ٥٢١، ٥٢٢، ٥٢٣).

## تقربيهم إلى الله بالذبح عند القبور

### المسألة الرابعة والثمانون

[الذَّبْحُ عِنْدَ الْقُبُورِ]

### الشرح

قال الله تعالى : « فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْهَرْ ۝ ۷ ۝ » [الكوثر: ٢].  
وقال تعالى : « مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ حِينَفَا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشَرِّكِينَ ۝ ۱۶۱ ۝ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَثُشَّكِي وَمَحْيَائِي وَمَمَّا قِيلَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ ۱۶۲ ۝ » [الأنعام: ١٦١ - ١٦٢]. فالذبح عبادة لله .

والذبح عند القبور : إذا كان تعظيمًا لها فهذا شرك أكبر .  
وإذا كان تعظيمًا لله ، ولكن فعله عند القبر يظن أنه مشروع ،  
فهذا بدعة ووسيلة إلى الشرك ، فلا يجوز الذبح عند القبور  
حتى ولو كان الذابح لا يعتقد في القبور وإنما يذبح لله ؛ لأنه إذا  
اعتاد الناس الذبح عند القبور آل هذا إلى عبادتها دون الله عز  
وجل ، وكذلك الذبح للجن لاتقاء شرهم أو للعلاج ، فهذا

شرك بالله .

أما الذبح للأكل، أو الذبح لإكرام ضيف ويدرك عليه اسم الله، فهذا لا بأس؛ لأنه من العادات لا من العبادات.

أما ذبح الأضحية وذبح العقيقة والذبح الذي يقصد به العبادة، فهذا عبادة الله عز وجل؛ ولا يذبح لمخلوق، تعظيمًا له تعظيم عبادة ولا يذبح عند قبر مخلوق؛ لأن هذا يؤول إلى عبادته .



## احتفاظهم بآثار المُعَظَّمِين المسائل الخامسة والسادسة والثمانون

[التَّبَرُّوكُ بِآثَارِ الْمُعَظَّمِينَ، كَدَارِ النَّدْوَةِ، وَافْتِخَارُ مَنْ كَانَتْ تَحْتَ يَدِهِ بِذَلِكَ، كَمَا قِيلَ لِحَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ: بِعْتَ مَكْرَمَةً قُرَيْشٍ؟! فَقَالَ: ذَهَبَتِ الْمَكَارِمُ إِلَّا التَّقْوَى]

### الشرح

تعظيم آثار المعظمين من العلماء أو من الملوك أو من الرؤساء، بأن تُحيَا هذه الآثار وترمم وتصان، فهذا العمل وسيلة من وسائل الشرك، وهذا من دين الجاهلية؛ لأنَّه يأتي جيل فيما بعد ويقولون - أو يقول لهم الشيطان - : إنَّ آباءكم ما احتفظوا بهذه الآثار إلَّا لأنَّ فيها بركة وفيها خيراً، فيعبدونها من دون الله؛ لأنَّ الجيل الأول هيأ لهم الأسباب، كما فعل الشيطان مع قوم نوح لما أمرهم بتصوير الصالحين لأجل أن تبعث فيهم النشاط على العبادة، فهم أتسوسوا هذا الشيء بنية صالحة، ولكن جاء جيل جهال فعبدوها، وهذا من فعل

الجاهلية، هم الذين يعظمون آثار العظماء، ويحافظون عليها ويصونونها، ثم تعبد من دون الله ولو على المدى بعيد.

فلا يقل قائل: الناس الآن على دين صحيح وعلى توحيد.

نقول: لا يقتصر النظر على الوقت الحاضر، وإنما يجب النظر للمستقبل، مع أن الحاضرين لا تؤمن عليهم الفتنة أيضاً، لكن المستقبل أشد، فلا يجوز العناية بهذه الآثار، وما هلكت الأمم إلا بمثل هذا، وهو أنهم عظموا آثار كبرائهم حتى صارت أوثاناً في المستقبل، فالواجب على المسلمين التنبه لهذا الأمر.

وذكر الشيخ شاهداً لذلك؛ دار الندوة في مكة، وهي مكان يجتمع فيه أكابر قريش؛ للتشاور في الأمور المهمة.

فلما جاء الإسلام وزالت الجاهلية، بقي مبني دار الندوة على حاله إلى وقت معاوية رضي الله عنه للتملك والانتفاع بسكنها وتحويلها عن هيئتها، فاشترى هذه الدار من حكيم بن حزام رضي الله عنه، فلام الناس حكيمًا على ذلك، قالوا: لم بعت هذا الأثر من آثار أسلافنا، وبعث مكرمة قريش؟ قال رضي الله عنه: ذهبت المكارم إلا التقوى. وهذا مأخذ من قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَقُكُم﴾ [الحجرات: ١٣] هذا هو

الجواب السديد الموافق لكلام الله عز وجل، وهذا من نور البصيرة ونور الإيمان.

فدل على أنه لا يجوز الاحتفاظ بالآثار القديمة؛ لأن هذا يؤول إلى الشرك، ولو فيما بعد، والدين جاء بسد الطرق المفضية إلى الشرك.



من خصال الجاهلية الباقية في بعض هذه الأمة  
 المسائل السابعة والثامنة والتاسعة والثمانون ، والتسعون  
**[الفَخْرُ بِالْأَحْسَابِ، الطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ، الْإِسْتِسْقَاءُ  
 بِالْأَنْوَاءِ، النِّيَاحَةُ عَلَى الْمَيِّتِ]**

## الشرح

هذه المسائل الأربع من مسائل الجاهلية، قال ﷺ: «أربع في أمتي من أمور الجاهلية لا يتركونهن: الفخر بالأحساب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة على الميت»<sup>(١)</sup>.

**والفخر بالأحساب:** أن يفتخر الإنسان بأمجاد آبائه وأجداده، وهذا من دين الجاهلية؛ لأنهم كانوا يجتمعون في مني، وبدل أن يذكروا الله عز وجل يذكرون مفاخر آبائهم، قال تعالى: «فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَإذَا كُرِّرُوا اللَّهُ كَذِكْرُكُمْ أَبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا» [البقرة: ٢٠٠]، فالواجب ذكر الله

---

(١) أخرجه مسلم (رقم ٩٣٤).

عز وجل ، ليس ذكر الآباء والأجداد .

**والطعن في الأنساب :** كأن يقول : فلان ما له أصل ،  
فلان من قبيلة ليست هي أصيلة ، وهذا معناه تنقص الآخرين ،  
والله جل وعلا يقول : ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَىٰ  
وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَ لِتَعْرَفُوا إِنَّ أَكْثَرَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقَذُكُمْ﴾ ،  
[الحجرات : ١٣] فالفاخر ليس بالنسب ، الفخر إنما هو بالتقوى ، ولا  
ينفعك النسب إذا فقدت التقوى ، قال ﷺ : «من بطا به عمله لم  
يسرع به نسبه»<sup>(١)</sup> ، فلا ينفع الإنسان كونه من قريش ، ولا كونه  
من بني هاشم ، ولا كونه من بيت الرسول ﷺ إذا لم يكن معه  
عمل صالح لا ينفعه إلا العمل الصالح وتقوى الله عز وجل .

**والاستسقاء بالنجوم :** اعتقاد أن المطر ينزل من تأثير  
طلع النجم أو غروبها ، وهذا من دين الجاهلية ، فالمطر إنما  
يحصل بإرادة الله سبحانه وتعالى ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ  
بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ﴾ [الشورى : ٢٨] ، فالله هو الذي ينزل  
المطر بإرادته ومشيئته وحكمته ، وينزله كيف يشاء سبحانه  
وتعالى ، ينزله على أرض ، ويمنع منه أرضاً أخرى ﴿وَلَقَدْ  
صَرَّفْنَاهُ بِنَّهْمٍ لِيَذَكَّرُوا فَإِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا﴾ [الفرقان : ٦٠]

(١) جزء من حديث أخرجه مسلم (رقم ٢٦٩٩).

[٥٠]، فالذى يعتقد أن لطلع النجم أو غروب النجم تأثيراً في نزول المطر، فهذا الاعتقاد شرك، تجب التوبة منه، ويجب نسبة نزول المطر إلى الله جل وعلا.

والنهاية على الميت، والمراد بها: رفع الصوت عند موت الميت؛ جزعاً وتسخطاً، أو ذكر محسن الميت، فالنهاية من كبائر الذنوب، قال عليه السلام: «النهاية إذا لم تتب قبل موتها، تقام يوم القيمة وعليها سربال من قطران، ودرع من جرب»<sup>(١)</sup>، فالنهاية كبيرة من كبائر الذنوب، وهي من أمور الجاهلية، والواجب: الصبر والاحتساب.

ولا يدخل في هذا البكاء على الميت؛ لأنه ليس باستطاعة الإنسان أن يحبسه، والنبي عليه السلام بكى لما مات ابنه إبراهيم، وقال: «إن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضي رب، وإنما بفارقك يا إبراهيم لمحزونون»<sup>(٢)</sup>، وقال عليه السلام: «إن الله لا يعذب بدموع العين ولا بحزن القلب، ولكن يعذب بهذا - يعني اللسان - أو يرحم»<sup>(٣)</sup>، فإذا تكلم الإنسان بكلام يرضي الله عند المصيبة، وقال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون،

(١) أخرجه مسلم (رقم ٩٣٤).

(٢) أخرجه البخاري (رقم ١٣٠٣)، ومسلم بنحوه (رقم ٢٣١٥).

(٣) أخرجه البخاري (رقم ١٣٠٤)، ومسلم (رقم ٩٢٤).

وَحَمِدَ اللَّهُ وَشَكَرَهُ؛ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ وَجْبَ مَصِيبَتِهِ.

فَهَذِهِ الْأَرْبَعَ مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ، وَهِيَ بَاقِيَةٌ فِي النَّاسِ،  
فَيَجِبُ التَّوْبَةُ مِنْهَا، وَدَلِيلُ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ كُلُّ مَنْ فِيهِ شَيْءٌ  
مِنْ الْجَاهِلِيَّةِ يَكُونُ كَافِرًا، فَأَمْرُ الْجَاهِلِيَّةِ مِنْهَا مَا هُوَ كُفُرٌ،  
وَمِنْهَا مَا هُوَ دُونَ ذَلِكَ.



قيام مجتمعهم على البغي

المسألة الحادية والتسعون

[إِنَّ أَجَلَّ فَضَائِلَهُمُ الْبَعْيُ، وَقَدْ ذَكَرَ اللَّهُ فِيهِ مَا ذَكَرَ]

## الشرح

البغي هو: التعدي على الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم، وأهل الجاهلية يعتبرون ذلك من مفاحرهم ويتمدحون به في أشعارهم ومقالاتهم، فجاء الإسلام بتحريمه والنهي عنه، وأمر بالعدل بين الناس، وشرع لمن بغي عليه أن يقتضي لنفسه؛ حتى يرتدع الباغي وينتصر المظلوم، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْيُ يُغْرِي الْحَقَّ وَأَن تُشَرِّكُوا بِإِلَهٍ مَا لَهُ يُنَزَّلُ بِهِ سُلْطَنًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، فقرن البغي مع الفواحش والشرك والقول عليه بغير علم.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ  
ذِي الْقُرْبَاتِ وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ

لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ٩٠].

وقال النبي ﷺ في خطبة حجة الوداع: «إن دماءكم وأعراضكم وأموالكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا، ألا هل بلغت؟»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى: «وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَرَأَهُ جَهَنَّمُ خَلِيلًا فِيهَا وَغَضِيبَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَعْنَةُ وَأَعْدَادُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا» [النساء: ٩٣] وبإقامة هذه الأحكام الربانية استتب الأمان، وسادت المحبة بين المسلمين، وزالت عنهم فوضى الجاهلية وعنجهيتها، والحمد لله رب العالمين.

\* \* \*

(١) أخرجه البخاري (رقم ٦٧، ١٠٥، ١٧٣٩)، ومسلم (رقم ١٦٧٩).

## الفخر بغير الحق أو بحق

### المسألة الثانية والتسعون

[إِنَّ أَجَلَّ فَضَائِلَهُمُ الْفَخْرُ وَلَوْ بِحَقٍّ، فَنَهَىَ عَنْهُ]

## الشرح

من مسائل الجاهلية: الفخر ولو بحق، فهم يفخرون بأفعالهم وأفعال آبائهم، وهذا منهي عنه؛ لأن الفخر بالأعمال يؤدي إلى الإعجاب بالنفس واحتقار الآخرين، وهو منهي عنه، وهو من أفعال الجاهلية، فلا يجوز للMuslim أن يفتخر؛ لأنه مهما بذل ومهما عمل فإنه مقصراً، ولا يؤدي كل ما أوجب الله عليه، فحق الله عظيم، وحق الوالدين عظيم، وحق الأقارب عظيم، وعليه حقوق عظيمة، فكيف يفخر الإنسان إذا فعل شيئاً من الإحسان، أو من المعروف، أو من أعمال الخير، مع أنه إنما أتى بشيء يسير؟ هذا في الافتخار فيما بينه وبين الخلق، أما إذا افتخر بأعماله التي بينه وبين الله، فهذا أشد؛ لأنه يؤدي إلى الإعجاب بالعمل، وإلى استكثار العمل، وهذا يبطل العمل.

فالواجب على الإنسان أن يعتبر نفسه مقصرًا دائمًا وأبدًا فيما بينه وبين الله، وهذا واضح، وفيما بينه وبين الخلق أيضًا؛ فإنه إذا اعتبر نفسه مقصرًا، حمله ذلك على التواضع، وحمله ذلك إلى المزيد من الخير، أما إذا اعتبر نفسه مكملاً، وأنه قام بالواجب، فهذا يستدعي أنه يتوقف عن فعل الخير، ويرى أنه قد بلغ النهاية، فيتوقف عن فعل الخير.

والحاصل: أن الافتخار لا ينبغي أن يصدر من مسلم، وإنما هو من أفعال الجاهلية، والنبي ﷺ - لما ذكر أنه سيد ولد آدم - قال: «ولا فخر»<sup>(١)</sup> مع أن مقامه هذا لا يساويه فيه أحد، ومع هذا قال: «ولا فخر»، نفى عن نفسه الفخر، وإنما أخبر بذلك من باب التحدث بنعمة الله عز وجل والشكر عليها لا من باب الفخر.

(١) فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيمة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ آدم فمن سواه إلا تحت لوانني، وأنا أول من تنشق عنه الأرض ولا فخر...» أخرجه الترمذى (٣٠٨/٥) رقم (٣٦٠) (٥٨٧/٥)، وقال فى الموضعين: هذا حديث حسن صحيح. وصححه الألبانى فى صحيح الجامع (رقم ١٤٦٨).

## التعصب الممقوت المسألة الثالثة والتسعون

[أَنَّ تَعَصُّبَ الْإِنْسَانِ لِطَائِفَتِهِ عَلَى الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ، أَمْرٌ لَأَبْدَأَ  
مِنْهُ عِنْدَهُمْ، فَذَكَرَ اللَّهُ فِيهِ مَا ذَكَرَ]

### الشرح

التعصب المذموم هو الاستمرار على الباطل، مع العلم ببطلانه؛ تكبراً وعناداً ونصرة للشخص أو للقبيلة على حق أو باطل، وهذا من أمور الجاهلية.

ويقول شاعرهم:

وَمَا أَنَا إِلَّا مِنْ غَزِيَّةٍ إِنْ غَوَثٌ      غَوَيْتُ وَإِنْ تَرْشَدْ غَزِيَّةٌ أَرْشَدَ

فأنزل الله في ذلك ما أنزل، من قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعًا نَّقَمُّ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا .. ﴾ [المائدة: ٨] أي: لا يحملكم بعض قوم على ألا تعدلوا في حقهم، ولو كانوا أعداءكم، فالعدل مطلوب مع الأصدقاء ومع الأعداء، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، فلا تحملك القرابة على أنك تحيف مع قريبك، بل إذا كان مخطئاً

تُغَيِّر خطاً، ولا تتابعه عليه بل تنسكه، ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا فُرْقَةٍ﴾ [الأنعام: ١٥٢]، وقال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمَّا مَنُوا كُوْنُوا قَوَّمِينَ لِلَّهِ شَهَادَةٌ يَأْلَفُونَ﴾ [النساء: ١٣٥]، وقال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمَّا مَنُوا كُوْنُوا قَوَّمِينَ إِلَيْهِ شَهَادَةٌ يَأْلَفُونَ﴾ [النساء: ١٣٥].

فالواجب على الإنسان العدل مع نفسه ومع قريبه ومع صديقه ومع عدوه، لا تحمله عداوة أحد أن يظلمه، أو يجور عليه، هذا هو شأن المسلم.

وأما أهل الجاهلية فإنهم يتعصبون لقومهم، ولو كان قومهم ظالمين، فأمرنا الله جل وعلا بمخالفتهم، وأن نقول الحق ولو على أنفسنا وعلى أقاربنا وعلى أصدقائنا وعلى أعدائنا، وقال ﷺ: «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً»، قالوا: يا رسول الله، ننصره إذا كان مظلوماً، فكيف ننصره إذا كان ظالماً؟! قال: «تمنعوا عن الظلم، فذلك نصره»<sup>(١)</sup> فنصره: أن تمنعه من الظلم، وليس نصره أن تساعده على الظلم، فهذا خذلان له.

---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٦٩٥٢، ٢٤٤٤، ٢٤٤٣).

## أخذ البريء بجريمة غيره

### المسألة الرابعة والتسعون

[أَنَّ مِنْ دِينِهِمْ: أَخْذَ الرَّجُلَ بِجَرِيمَةِ عَيْرِهِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرًا أَخْرَى﴾] [فاطر: ١٨].

### الشرح

من مسائل الجاهلية: أنهم يأخذون الرجل - أي يعقوبونه - بسبب جرم غيره، فأنزل الله تعالى: «وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرًا أَخْرَى» [فاطر: ١٨] فالذي لم يحصل منه ظلم لا يؤخذ بظلم غيره، حتى ولو كان قريبه ابن عمه أو والده أو ولده، لا يعني جان إلا على نفسه، ولا يؤخذ البريء بجريمة المعتدي، فإذا أخذ غير المعتدي بعدها المعتدي، فهذا ظلم وجور لا يقره الإسلام.

والآن في بعض البوادي: إذا حصل اعتداء من شخص من قبيلة، وكان هذا الشخص لا وزن له، لا يقتصون منه، وإنما يقتلون أو ينتقمون من غيره من القبيلة ومن هو أشرف منه

وأعز منه، ولا يأخذون المعتمدي، وإنما يأخذون شيخ القبيلة أو من له قيمة أو مقام في القبيلة، وهذا من فعل الجاهلية.

الواجب أن الجريمة تختص بصاحبها، ويقتصر من صاحبها، هذا هو العدل... ﴿فَمَنْ أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ﴾ [القرآن: ١٩٤].

فالحاصل: أن هذه قاعدة عظيمة: أن الجريمة تختص بمن فعلها، ولا تتناول غيره.

فإن قلت: يرد على هذا أن الله جعل دية الخطأ على العاقلة، ولم يجعلها على القاتل، أليس هذا فيه تحويل لغير المذنب بذنب غيره؟

نقول: لا، هذا من العدل والتعاون، لما كان القاتل خطأً غير متعمد، ناسب ذلك أن تعينه عصبيته، كما أنهم يرثون ماله لو مات، فكذلك يحملون عنه الخطأ الذي وقع فيه من غير قصد. أما المتعتمد للجريمة فهذا يختص جزاؤه به ولذلك لا تحمل العاقلة عمداً.

تعيير الرجل بنقص في غيره

المسألة الخامسة والتسعون

[**تَعْيِيرُ الرَّجُلِ بِمَا فِي غَيْرِهِ، فَقَالَ: «أَعَيْرَتُهُ بِأُمَّهِ؟ ! إِنَّكَ امْرُؤٌ فِيهِكَ جَاهِلِيَّةً»**]

## الشرح

هذا في قصبة أبي ذر رضي الله عنه، لما قال في واحد من أفال الصحابة من السابقين الأولين إلى الإسلام، قال له: يا ابن السوداء؛ لأن أمك سوداء، قال له ﷺ: «أَعَيْرَتُهُ بِأُمَّهِ؟ ! إِنَّكَ امْرُؤٌ فِيهِكَ جَاهِلِيَّةً»<sup>(١)</sup> فتعيير الشخص بشيء ليس فيه، وإنما هو في غيره، أو بدناءة نسبة، هو من أمور الجاهلية، وليس كل من كانت فيه خصلة من خصال الجاهلية يكون كافراً.

---

(١) أخرجه البخاري (رقم ٦٠٥٠)، ومسلم (رقم ١٦٦١).

## افتخارهم بأعمالهم الطيبة المسألة السادسة والتسعون

[الافتخار بولايَةِ الْبَيْتِ، فَذَمَّهُمُ اللَّهُ بِقَوْلِهِ: ﴿مُسْتَكِبِرُونَ<sup>٦٧</sup> يَهُ، سَمِّرَا تَهْجُرُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٧].

## الشرح

من مسائل العجالة: أنهم يفتخرون بقيامهم على المشاعر، بسدانتها وتنظيمها، ورادة الوافدين إليها، وسقاية الحجيج، فهم يفتخرون بهذا العمل ﴿مُسْتَكِبِرُونَ يَهُ﴾ [المؤمنون: ٦٧] أي: بولايَةِ الْبَيْتِ وبخدمةِ الْبَيْتِ الشَّرِيفِ، وبخدمةِ الوافدين إليها، يفتخرون بهذا على غيرهم من العرب، فهذا من أمور العجالة؛ لأن خدمة بيوت الله عبادة، فلا يجوز للإنسان أن يفخر بالعبادة؛ لأنه يتقرب بها إلى الله، لا يريد الثناء من الناس والمدح من الناس، بل يحمد الله أن جعله ممن يقومون بهذا العمل، دون أن يتكبر به أو أن يفخر به ..

فهم بدلاً من أن يؤمنوا بالرسول وبالكتاب ويتبعوه، يفتخرون بعملهم في الْبَيْتِ، ويظنون أن هذا يكفيهم عن اتباع

الكتاب واتباع الرسول ﷺ، هذا وجه الذم لهم؛ أنهم اعتاضوا عن اتباع الكتاب بخدمة البيت، ظنًا منهم أنها تكفيهم، فهذا من أمور الجاهلية.

والله جل وعلا يقول: «﴿أَجَعَلْتُمْ سَقَايَةَ الْحَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ كَمَنَ ءاَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَوُنَ عِنْدَ اللَّهِ﴾» [التوبه: ١٩] نعم، سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام عمل صالح، ولكن لا يفتخر الإنسان بهذا، ويظن أنه يكفيه، بل عليه أن يسهم بالأعمال الصالحة الأخرى، التي هي أجلّ من سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام، وهي الجهاد في سبيل الله، والإيمان بالله، والهجرة، وأعمال جليلة.

فالإنسان لا يقتصر على عمل ويظن أنه يكفيه، لاسيما إذا ظن أنه يكفيه عن اتباع القرآن والسنة. والآن هناك من يظنون أن سكناهم في مكة والمدينة تكفيهم عن العمل حتى قال قائلهم: النائم فيه - يعني الحرم - خير من القائم في غيره وهذا غرور من الشيطان.

## افتخارهم بانتسابهم إلى الطيبين مع مخالفتهم لهم المسألة السابعة والتسعون

﴿الْفَتَحَارُ بِكَوْنِهِمْ ذُرِّيَّةَ الْأَنْبِيَاءِ، فَأَتَى اللَّهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾﴾ [البقرة: ١٣٤].

### الشرح

من عملبني إسرائيل: أنهم يفتخرنون بكونهم ذرية الأنبياء، دون أن يتبعوهم، ولا سيما خاتم الأنبياء محمد ﷺ، وكان الواجب عليهم أن يتبعوه، أما أن يقولوا: نحن ذرية الأنبياء، ويكتفوا بهذا، دون أن يتبعوهم، فهذا رد الله عليه بقوله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴾﴾ [البقرة: ١٣٤] فالإنسان يعتبر بعمله هو، لا بعمل غيره، والأنبياء عليهم الصلاة والسلام هم أفضل الخلق، ولكن هذا لا يعني عن ذريتهم إذا لم يتبعوهم، فأعمال الأنبياء لهم، وأنتم لكم أعمالكم، وكذلك كل من يفتخر بعمل آبائه وأجداده، وأنهم صالحون وأنهم علماء، ويظن أن هذا يكفيه عن أن يعمل هو،

كالذين يتسبون إلى أهل البيت، ويظنون أن انتسابهم إلى أهل البيت يكفيهم دون أن يقوموا بهم بأعمال صالحة، هذا من هذا القبيل.

وكذلك الذين يتسلون بعمل النبي، أو بجاه النبي، أو بعمل الأولياء أو الصالحين، ما علاقتهم بعمل غيرهم؟ عملهم لهم، وعملك لك، ولا ينفعك عملهم، يوم القيمة لا أحد ينفع أحداً ﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ﴾ [آل عمران: ٢٨٦]، فلا ينفعك يوم القيمة إلا عملك ﴿لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا شُتَّلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [آل عمران: ١٣٤]، فهذا فيه رد على الذين يتسلون بالأولياء والصالحين أو بجاههم، أو يكتفون بانتسابهم إلى الصالحين أو إلى الأنبياء، أو قرابتهم منهم، دون أن يعملا لأنفسهم، يقول ﷺ: «يا معاشر قريش، اشتروا أنفسكم، لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباس عم رسول الله، يا صفية عمدة رسول الله، لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا فاطمة بنت محمد، سليني من مالي ما شئت، لا أغني عنك من الله شيئاً»<sup>(١)</sup>، فالرسول يقول لأقرب الناس إليه: «لا أغني عنكم من الله شيئاً»، فكونكم تنتسبون إلى الرسول، أو قرابة الرسول، أو قرابة الأولياء والصالحين، أو توسلون بجاههم،

(١) أخرجه البخاري (رقم ٤٧٧١، ٣٥٢٧، ٢٧٥٣) ومسلم (رقم ٢٠٦).

هذا لا ينفعكم شيئاً.

ويوم القيامة يقول الله سبحانه وتعالى : « يَوْمَ لَا تَحْكُمْ نَفْسٌ  
لِنَفْسٍ شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ » [الانفطار: ١٩] ، وقال تعالى :  
« يَوْمَ يَهْرُبُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ۝ وَأَمْهِ، وَأَبِيهِ ۝ وَصَاحِبِيهِ، وَبَنِيهِ ۝ لِكُلِّ أَمْرٍ يُمْتَهِنُهُ  
يَوْمَئِذٍ شَانٌ يُعْنِيهِ ۝ » [عبس: ٣٧ - ٣٤] كل مشغول بنفسه ؛ حتى إن  
يسوع عليه السلام يقول : رب ، لا أسألك مريم التي ولدتنـي ،  
نفسي نفسي .



افتخارهم بصناعتهم على من دونهم في ذلك

المسألة الثامنة والتسعون

[الافتخار بالصناعات، كفعل أهل الرحلتين على أهل الحرف]

## الشرح

الافتخار بالصناعات، التاجر يفتخر بتجارته على الحرفي، وعلى النجار وعلى الحداد، والموظف يفتخر بوظيفته على من دونه من الموظفين .

المسلم لا يحتقر من هو دونه، بل لا يحتقر الناس عموماً، فكيف يحتقر المسلمين لأجل حرفهم، وأنها دون حرفة؟ هذا من أمور الجاهلية، كما ذكر الله عن قريش في الرحلتين، فالله سبحانه وتعالى أنعم على قريش بالرحلتين التجاريتين، رحلة الشتاء إلى اليمن، ورحلة الصيف إلى الشام؛ للتجارة، فهم يفتخرون على الناس بأنهم أصحاب الرحلتين، ويفتخرون على من دونهم من المزارعين وأهل

الحرث.

وهذا يتناول كل من افتخر بصنعته أو وظيفته على من دونه، فالإِنسان لا يستكبر.

ومن ذلك: تنصتهم لمن حِرَفُهُمْ وصنائعهم ليست مثل حرف أشرافهم، كالحدادين والنجارين، وهذه خصلة لا تزال موجودة في بعض الناس.

ومن هذا الباب: الذين يحتقرون أئمة المساجد والمؤذنين، مع أن وظيفة الإمام هي أفضل الوظائف، وهي عمل الرسول ﷺ، وكذلك وظيفة المؤذن، فأشرف وظيفة هي وظيفة الإمام والمؤذن، فهما أشرف من عمل الوزير، وأشرف من جميع الأعمال.

\* \* \*

## نظرتهم إلى الدنيا نظرة إعجاب

### المسألة التاسعة والتسعون

[عَظَمَةُ الدُّنْيَا فِي قُلُوبِهِمْ، كَقَوْلِهِمْ]: « وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيَّتَيْنِ عَظِيمٍ » [الزخرف: ٣١].

## الشرح

من مسائل الجاهلية: عظمة الدنيا في نفوسهم، فالذي عنده دنيا هو العزيز عندهم، والذى ليس عنده دنيا ذليل محترق عندهم، حتى في الرسالة - التي هي من اختيار الله جل وعلا - يرون أنها يجب أن تكون في الأغنياء، ولا تكون في الفقراء، ويقولون: الله ما وجد إلا يتيم أبي طالب ليرسله؟ (يعنون محمداً ﷺ) « وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيَّتَيْنِ » [الزخرف: ٣١] القريتان: مكة والطائف، وهذا الرجل هو الوليد بن المغيرة في مكة، أو حبيب بن عمرو الثقفي -، وقيل: عروة بن مسعود - في الطائف، يقولون: لو كانت الرسالة في أحد هذين الرجلين؛ لكان هذا أليق بالرسالة، أما أن تذهب لبيتكم فقير، وهو محمد ﷺ، فهذا غير لائق عندهم.

قال تعالى : ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾ [الزخرف: ٣٢] أي : يتدخلون في أعمال الله جل وعلا ، ويريدون أن يقسموا رحمة الله ، ولا يثقون بقسمة الله عز وجل ، و﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾ [الأنعام: ١٢٤] .

\* \* \*

## الاستدراك والاقتراح على الله المسألة المائة

### [التَّحْكُمُ عَلَى اللَّهِ، كَمَا فِي الْآيَةِ السَّابِقَةِ] الشرح

التحكم على الله يعني: الاقتراح على الله، كما في الآية: ﴿لَوْلَا نَزَّلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيبَيْنَ عَظِيمٍ﴾ [الزخرف: ٣١]، لأن الله جل وعلا لا يعلم ما في نبيه من الصلاحية وهم يعرفون الصلاحية، فهذا - والعياذ بالله - استدراك على الله، كما قالوا: ﴿لَوْلَا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَحْدَةً﴾ [الفرقان: ٣٢] ويقترحون على الله، ويقولون: كيف يفرق الله القرآن وينزله منجماً، ولم ينزله جملة واحدة؟ يتخلون فيما لا يعنיהם وفيما لا علم لهم به.

ثم بين سبحانه الحكمة في إزال القرآن مفرقاً، وقال:

﴿كَذَلِكَ لَنُثْبِتَ بِهِ فُؤَادَكُ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا﴾ [٣٣] **﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا حِثَنَكَ بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا﴾** [الفرقان: ٣٢، ٣٣] ، وقال تعالى:

﴿وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِنَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَزَلَّنَاهُ نَزِيلًا﴾ [الإسراء: ٦]

وأيضاً لأجل التسهيل لوقت العمل به، ولو نزل القرآن جملة واحدة ما استطاع الناس العمل به وكذلك الله نزله منجماً على حسب الواقع؛ لأجل أن يبين حكم كل نازلة أو كل حادثة، هذه هي الحكمة في تنزيل القرآن مفرقاً.

ولا يخلو الزمان الآن ممن على هذه الشاكلة، يتخلون في النصوص، ويقتربون على الله ورسوله، أنه لو كان النص كذا، أو كان الحديث كذا وكذا، يقول الله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تُفْرِدُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾ [الحجرات: ١] لا تقتربوا على الله وعلى الرسول، عليكم بالإيمان بالله، والعمل بما أنزل الله، دون الاقتراحات والاعتراضات.

\* \* \*

## احتقارهم للفقراء

### المسألة العادية بعد المائة

[إِذْ دَرَأُوا الْفُقَرَاءَ، فَأَتَاهُمْ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَلَا تَنْظُرُوا أَلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ  
بِالْغَدْفَةِ وَالْعَيْشِ ﴾] [الأنعام: ٥٢].

## الشرح

هذه سبق لها نظير، وهو أنهم يتركون اتباع الأنبياء؛ لأن القراء هم الذين اتبعوهم، ﴿ قَالُوا أَنَّمِنْ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١] أي: القراء والذين لا شأن لهم في المجتمع، وهذا من دين الجاهلية، حتى إنهم طلبوا من النبي ﷺ أن يمنع هؤلاء وأن يجلسوا معهم؛ تكبراً، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنْظُرُوا أَلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدْفَةِ وَالْعَيْشِ يُرِيدُونَ وَجْهَهُمْ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مَنْ شَئْتُ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مَنْ شَئْتُ وَفَتَنَرُهُمْ فَتَكُونُونَ مِنَ الْأَظَالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٢] فلو طردتهم عليه الصلاة والسلام لكان من الظالمين.

ثم قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِيَقُولُوا

أَهْتَوْلَاءَ مَنِ الَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكَرِينَ ﴿٥٣﴾ وَإِذَا  
جَاءَكُمُ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَائِدَتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىَّ  
نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا إِبْحَانَ لَهُ ثُرَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ  
وَأَصْلَحَ فَإِنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿٥٤﴾ [الأنعام: ٥٣، ٥٤] فمن اتبع الحق - ولو  
كان فقيراً - فهو الكريم عند الله سبحانه وتعالى ، وهو الذي  
يستحق أن يقابل بالمقابلة الحسنة ويفسح له في المجلس ،  
وأما من أعرض عن الحق واستكبر عنه فهذا لا يستحق  
التكرير؛ لأنه هو الذي أهان نفسه ، فيستحق الإبعاد والإقصاء  
والهجر .



## اتهامهم لأهل الإيمان في نياتهم ومقاصدهم

### المسألة الثانية بعد المائة

[رَمِيْهِمْ أَتَبَاعَ الرَّسُولَ بَعْدَمِ الْإِخْلَاصِ، وَطَلَبَ الدُّنْيَا، فَأَجَابَهُمْ بِقُولِهِ: «مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابٍ مِنْ شَيْءٍ» الآية [الأنعام: ٥٢]، وَأَمْثَالُهَا].

### الشرح

من أعمال أهل الجاهلية: أنهم يرمون القراء بأنهم ما  
آمنوا إلا من أجل أن يحصلوا على شيء من مطامع الدنيا، كما  
قال آل فرعون لموسى عليه السلام هو وهارون: «وَتَكُونَ لَكُمَا الْكَبِيرَيْهِمْ فِي الْأَرْضِ» [يونس: ٧٨]، وقال قوم نوح: «مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مُشَكُّرٌ يُرِيدُ أَنْ يَنْفَضِّلَ عَلَيْكُمْ» [المؤمنون: ٢٤] يرمون الأنبياء بأنهم  
يريدون الشرف والرئاسة، ويرمون القراء المؤمنين بأنهم  
يريدون الغنى والثروة باتباعهم الرسول ﷺ، فالله جل وعلا  
قال: «وَلَا تَقْرُبُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدْفَةِ وَالْعِشْتِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُمْ»

[الأنعام: ٥٢] فهذا رد عليهم بقولهم في المؤمنين: إنهم يريدون الدنيا، والله عز وجل يقول: ﴿يُرِيدُونَ وَجْهَهُ﴾ فأثبتت لهم الإخلاص.



## كفرهم بأصول الإيمان

المسائل: الثالثة، الرابعة، الخامسة، السادسة،  
والسابعة، والثامنة بعد المائة

[الْكُفْرُ بِالْمَلَائِكَةِ، الْكُفْرُ بِالرَّسُولِ، الْكُفْرُ بِالْكُتُبِ،  
الْإِعْرَاضُ عَمَّا جَاءَ عَنِ اللَّهِ، الْكُفْرُ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ، التَّكْذِيبُ  
بِلِقَاءِ اللَّهِ].

## الشرح

كل هذه المسائل من أمور الجاهلية، فهم لا يؤمنون بالكتب، ولا يؤمنون بالرسل، ولا يؤمنون بالملائكة، ولا يؤمنون باليوم الآخر، ولا يؤمنون بلقاء الله؛ لأن هذه من أمور الغيب، وهم لا يؤمنون بالغيب، وإنما يؤمن بهذه الأمور من يؤمن بالغيب، فلذلك كفروا بالملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر؛ ولهذا أثنى الله على الذين يؤمنون بالغيب في أول القرآن فقال: ﴿... هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ۖ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ...﴾ [آل عمران: ٣٢] ويدخل في ذلك الإيمان

بالله ، والإيمان بالملائكة ، والكتب ، والوحي ، والإيمان باليوم الآخر ، كل ذلك يدخل في الإيمان بالغيب ، والجاهلية لا يؤمنون بالغيب ، فلذلك يكفرون بهذه الأمور ، ويكتفرون بلقاء الله يوم القيمة .

\* \* \*

## تكذيبهم لبعض ما أخبرت به الرسل

### المسألة التاسعة بعد المائة

[التَّكْذِيبُ بِعَضٍ مَا أَخْبَرْتُهُ الرَّسُولُ عَنِ الْيَوْمِ الْآخِرِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا يَأْتِي رَبِّهِمْ وَلَقَاءِهِ﴾ [الكهف: ١٠٥]، ومنها: التكذيب بقوله: ﴿مَالِكٌ يَوْمَ الدِّيرِ﴾ [الفاتحة: ٤]، قوله: ﴿لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، قوله: ﴿إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٦]] .

### الشرح

منهم من يكفر باليوم الآخر جملة «... وَقَالُوا إِنَّهِ إِلَّا حَيَا نَا أَذْنِيَا» [الأنعام: ٢٩] ومنهم من يؤمن باليوم الآخر، ولكن يجحد بعض الأمور التي تكون فيه، كأن يجحد الحساب أو وزن الأعمال، أو العجنة أو النار، فمنهم من يكفر به جملة، ومنهم من يكفر ببعض ما يكون فيه، ... فالذي يكفر ببعضه كالذي يكفر به كله، لا فرق؛ لأنَّه يؤمن ببعض الكتاب ويُكفر ببعض، قال تعالى: «قُلْ هَلْ تُنِيتُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلَ الَّذِينَ ضَلَّ

سَعِيْهِمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَخْسِبُونَ أَنَّهُمْ يَخْسِبُونَ صُنْعًا ﴿١١﴾ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا  
 بِرَبِّهِمْ وَلِقَاءِهِ، فَعِظَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُفَيِّمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَزَنَا ﴿١٢﴾  
 [الكهف: ١٠٣ - ١٠٥] . . . ومنهم من يكذب بالحساب، كما في  
 قوله: ﴿مَنِلِكِ يَوْمَ الدِّينِ﴾ [الفاتحة: ٤] ، فالدين هنا هو  
 الحساب، وهم يكذبون به، وبالجزاء على الأعمال، وقوله:  
 ﴿يَأْتِيهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ﴾ . . .  
 [البقرة: ٢٥٤] وهذا اليوم هو يوم الدين . . . ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا  
 بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [البقرة:  
 ٢٥٤] ، إذا لم يكن معك عمل صالح يوم القيمة فإنه لا حيلة لك  
 في ذلك اليوم في النجاة، فلا تجد أعمالاً تباع فتشتريها كما  
 يشتري الإنسان الحاجات في الدنيا . . . ﴿وَلَا خُلَةٌ﴾ . . . فإذا  
 لم تجد أحداً يبيع لك في الدنيا، فيمكن أن يكون لك صديق  
 تذهب إليه، فيعطيك مما عنده، ولكن لا توجد خلة يوم  
 القيمة، ولن ينفعك أحد ولو كان صديفك، ولكن ربما يشفع  
 لك أحد، ويتوسط لك كما في الدنيا، وهذا أيضاً غير موجود  
 يوم القيمة ﴿وَلَا شَفَعَةٌ﴾ .

إذا تقطعت عنك كل الوسائل يوم القيمة، وليس لك  
 حيلة، إلا إذا كان معك عمل صالح قدمته لنفسك، وأعظم  
 ذلك: التوحيد والسلامة من الشرك؛ ولذلك قال تعالى: ﴿وَلَا

**يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ** مِنْ دُونِهِ السَّفَعَةَ إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿٨٦﴾ [الزخرف: ٨٦]، **﴿شَهَدَ بِالْحَقِّ﴾** أي قال: لا إله إلا الله، في الدنيا، ومات عليها، ولا يكفي أن يقول: لا إله إلا الله، بل لابد أن يعلم معناها، ولذلك قال: **﴿وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾** ﴿٨٧﴾ فلا يكفي مجرد اللفظ من غير فهم للمعنى، ولا يكفي اللفظ ومعرفة المعنى بدون العمل بمقتضاه؛ لأن العلم وسيلة للعمل، فإذا لم يكن مع العلم عمل فلن تنفعك لا إله إلا الله.



اعتداؤهم على دعوة الحق  
المسألة العاشرة بعد المائة

[قَتْلُ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ]

## الشرح

من جملة أعمال اليهود القبيحة: قتل الأنبياء، وقتل الدعاة إلى الله، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِيَأْيَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ أَنَّبِيَّنَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَيَقْتُلُونَ أَلَّذِيْنَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَيْتَرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ [آل عمران: ٢١] وكذلك من قام في وجه الحق وصد عن سبيل الله، وقتل الدعاة إلى الله، والأمرير بالمعروف والناهين عن المنكر، فإن الآية الكريمة تتناوله؛ لأنه سلك مسلك أهل الجاهلية، فيكون حكمه حكمهم.

## الإيمان بالباطل

المسألة الحادية عشرة بعد المائة

[الإيمان بالجُبْتِ والطَّاغُوتِ]

## الشرح

قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ  
يُؤْمِنُونَ بِالْجُبْتِ وَالطَّاغُوتِ ﴾ [النساء: ٥١] ، والجُبْتِ ، قيل : هو  
السحر ، وقيل : الشيطان ، والطَّاغُوتِ : من تجاوز حدود الله .

وبسبب نزول الآية : أن اليهود الذين كانوا بالمدينة لما  
هاجر النبي ﷺ إلى المدينة ، وعقد معهم المعاهدة على ألا  
يقاتلوا المسلمين ، وأن يدافعوا عن المدينة من قَصَدَها ،  
وأعطوا العهد على ذلك ، فلما ضاقوا بالنبي وب أصحابه ذرعاً ،  
ورأوا أن الإسلام يتتصر وينمو ، ذهب سادتهم إلى قريش بمكة  
يستنجدون بهم على الرسول ﷺ ، ويريدون منهم أن يذهبوا  
معهم القتال النبي ﷺ ، فألم لهم الله قريشاً أن يسألوا هؤلاء وقالوا  
لهم : أنتم أهل كتاب ، فأينا على الحق ، محمد ﷺ أمن نحن ؟ !

قالوا: ماذا أنتم عليه؟! قالوا: نحن نكرم الضيف، ونصل الأرحام، ونسقي الحجيج، وكذا وكذا، وأما محمد فإنه سبَّ آلهتنا، وعاب ديننا، وخالف دين أجداده، وقطع أرحامنا ..... و..... ، فقالوا لهم: أنتم على الحق، ومحمد على باطل. وهم يعلمون أن محمداً على حق، وهو رسول الله، وأن هؤلاء عبادة أصنام وأوثان، فقال الله فيهم: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْرُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَؤُلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ إِمَانُوا سِيِّلًا﴾ [ النساء: ٥١] ولاحظوا كيف أن الله قال: ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْرُوتِ﴾، مع أن الأمر موافقة في الظاهر فقط، وسماه إيماناً، فدل على أن الموافقة للكفار على ما هم عليه من غير إكراه إيمان بما هم عليه، ولو لم يعتقد بقلبه.

وهناك أناس الآن يقولون: إن الإنسان لا يكفر ولو قال الكفر حتى يعتقد بقلبه، فلو قال كلام الكفر من غير إكراه، وفعل أفعال الكفار، وسب الله ورسوله، و فعل ما فعل، فإنه لا يُكَفِّرُ عند هؤلاء حتى يعلم ما في قلبه. وهذا مذهب غالبية المرجئة، نسأل الله العافية والسلامة.

فالله وصف هؤلاء بأنهم ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّغْرُوتِ﴾ [ النساء: ٥١] مع أن ما حصل منهم هو موافقة في الظاهر، وهم في

قلوبهم يعتقدون أنهم خاطئون، وأن محمداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على الحق، لكن حملهم الكبر والحسد وعداوة الرسول أن يوافقوهم في الظاهر، وكفّرهم الله بذلك.

وهذه دقيقة عظيمة من مسائل التكفير، وفيها رد على من يقول: لا يكفر الإنسان مهما قال، ومهما فعل، ومهما أتى من الكفر، ولو سب الله ورسوله، حتى يعلم أنه في قلبه يوافق على هذا الشيء! نسأل الله العافية من هذا الضلال.



تفضيلهم الكفر على الإيمان  
المسألة الثانية عشرة بعد المائة  
[تفضيل دين المشركين على المسلمين]

### الشرح

كما حصل من اليهود مما جاء ذكره في المسألة السابقة .  
وهذا يتناول كل من فضل دين الكفر على دين المسلمين ، أو ساوي بينهما ، ومن ذلك الذين يحاولون التقرير بين الأديان الثلاثة : اليهودية والنصرانية والإسلام ، ويقولون : كلها أديان سماوية ، يجب التأكيد بين أصحابها والتعاون فيما بينهم .

## خلط الحق بالباطل ليقبل الباطل

المسألة الثالثة عشرة بعد المائة

[لبسُ الحَقَّ بِالْبَاطِلِ].

### الشرح

من عادة الكفار وأهل الجاهلية من اليهود والنصارى وغيرهم: لبسُ الحق بالباطل، واللبسُ هو: الخلط، فهم يخلطون الحق والباطل؛ من أجل أن يروج الباطل؛ لأنه لو كان الباطل وحده ما قبله أحد، لكن إذا لبس بالحق فإن الأغرار من المؤمنين وقاصري النظر يقبلونه، ويقولون: هذا فيه حق، فيقبلونه كله، أما لو أنهم قبلوا الحق منه فقط وردوا الباطل، كان حسناً، ولكن إذا قبلوه كله فهذا هو الخطأ، فالواجب على أهل النظر وأهل العقول السليمة أنهم لا يقبلون الأشياء على عواهنها، بل يُمْحَصُونها ويختبرونها، فيقبلون ما كان فيها من حق، ويردون ما كان فيها من باطل.

فالكفار قد يذكرون الحق لا رغبة في الحق، ولا محبة

له، وإنما يذكرونه من أجل ترويج الباطل به، والواجب التنبه لهذا الأمر، وهو تمييز الأشياء، وعدم التسرع في قبولها لما يظهر فيها من بريق الحق، حتى تُختبر وتمحص، ويؤخذ ما فيها من حق، ويرد ما فيها من باطل، وهذا إنما يعلمه أهل العلم وأهل بصيرة، وأما العوام والجهال - وقاصرو النظر - فينخدعون في مثل هذه الأمور، وتنطلي عليهم، لكن الواجب عليهم أن يسألوا أهل العلم، ويستشروا أهل النظر قبل قبولها؛ حتى يَسْلِمُوا من التمويه.



كتمان الحق مع العلم به  
المسألة الرابعة عشرة بعد المائة

[كِتْمَانُ الْحَقِّ مَعَ الْعِلْمِ بِهِ].

الشرح

من مسائل الجاهلية من اليهود والنصارى والوثنيين، وغيرهم من طوائف الكفر: كتمان الحق مع العلم به، وهذا يظهر في أهل الكتاب من اليهود والنصارى أكثر؛ فإنهم يعلمون الحق، ولكنهم يكتمونه، ولا يبيئونه للناس؛ من أجل مصالحهم الدنيوية، أو من أجل إرضاء الناس، وأعظم الكتمان أنهم علموا أوصاف محمد ﷺ في التوراة والإنجيل، وعلموا صحة رسالته وما جاء به، ومع هذا كتموا ذلك، وأنكروا رسالة محمد ﷺ، كما ذكر الله تعالى ذلك عنهم في مواضع من القرآن، ومن ذلك: قوله تعالى: «أَلَذِينَ مَا أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَلَئِنْ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونُنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ» [١٤٧] [١٤٦]، وهذه الآية

في سياق تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة، يعلمون أن رسول الله ﷺ ستكون قبلته الكعبة المشرفة، قبلة إبراهيم عليه السلام، يعلمون هذا في كتبهم، ومع هذا أنكروا تحويل القبلة، وكتموا ما عندهم من العلم في ذلك.

وكذلك كل من كتم حقاً وهو يعلمه من غير اليهود والنصارى، حتى من المسلمين، من كتم الحق ولم يبينه للناس، فإنه على طريقة اليهود والنصارى، كما قال سبحانه وتعالى: «وَإِذَا أَخَذَ اللَّهُ مِيقَاتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتَبَيَّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُونُونَهُ فَنَبَدُوْهُ وَرَأَءَ ظُهُورِهِمْ وَأَسْرَرُوا بِهِ ثُمَّا قَلِيلًا» [آل عمران: ١٨٧]، وقال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْمُهَدَّى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَنَا لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَثُمُونَ اللَّهُ وَيَلْعَثُمُ الْلَّهَ عِنْهُمْ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُؤْبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَابُ الرَّحِيمُ» [١٦٠، البقرة: ١٥٩].

شرط في قبول توبتهم: البيان لما كتموه، فلا تكفي التوبة المجملة، ولكن لابد من البيان، فيجب على من علم الحق أن يبينه للناس، ولا يشتري به ثمناً قليلاً، فيكتمه من أجل أن يحصل على مصلحة من مصالح الدنيا، أو من أجل أن يرضي الناس، فالله أحق أن يخشاه - عز وجل - وأن يرضيه، فلا يجوز كتمان الحق لمن قدر على بيانه وإظهاره، أما من لم

يقدر، أو يخاف بالبيان فتنة أكبر، فإنه معذور، لكن من لم يكن عنده مانع من البيان، وإنما كتم الحق من أجل رغبته هو ومصلحته هو، فهذا يلعنه الله ويلعنه اللاعنون.

فهذه صفة اليهود، وهي منطبقه على كل من كتم الحق، من أجل اتباع الهوى، ولم يبينه للناس، وإذا سئل عن حكم مسألة أجاب بغير الحق وهو يعرف الجواب الصحيح، وهذا من كتمان الحق، والله جل وعلا أمر بقول الحق ولو على النفس: «**كُوْنُوا قَوَّامِينَ بِالْقَسْطِ شَهِدَاءَ لِلَّهِ وَلَا عَلَيْهِ أَنْفُسُكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنَ وَالْأَقْرَبَيْنَ**» [ النساء: ١٣٥]، فيجب بيان الحق في الشهادات وفي غيرها.

**وأشد من كتمان الشهادة:** كتمان العلم، الذي هو حياة الناس وهدایتهم إلى الصراط المستقيم، فالواجب بيان الحق، وعدم المداهنة، ومن ذلك: إذا رأى الناس على باطل أو خرافات أو شرك، فإنه لا يسكت، بل يجب عليه أن يبين، ولا يترك الناس يقعون في عبادة القبور، وعبادة الأضرحة، ومزاولة البدع المضلة، ويisكت ويقول: ليس لي شأن بالناس، أو يرى الناس يتعاملون بالمعاملات المحرمة ويisكت، فهذا كتمان للعلم وخيانة للنصحية، فالله لم يعطك هذا العلم من أجل أن تسكت عليه، وإنما حملك إياه من أجل

أن تبينه للناس، وأن تدعوا إلى الله على بصيرة، وأن تحاول إخراج الناس من الظلمات إلى النور.

فلا يسوغ للعلماء أن يسكتوا، وهم يقدرون على البيان، لاسيما إذا رأوا الناس في ضلال وشرك وبدع وخرافات، فلا يسعهم السكوت، فإن سكتوا فإن هذا من كتمان العلم الذي عاب الله به اليهود والنصارى، فكيف إذا قال بخلاف الحق وهو يعلمه، وأفتى بخلافه متعمداً، من أجل إرضاء الناس، أو من أجل تمشية الأمور، أو من أجل أن يساير الناس على ما هم عليه؟! فالحق أحق أن يتبع، فأنت ترضي الله عز وجل، ولا ترضي الناس وهم على باطل، وفي الحديث: «من التمس رضا الله بسخط الناس، رضي الله عنه وأرضي عنه الناس. ومن التمس رضا الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس»<sup>(١)</sup>.

---

(١) أخرجه الترمذى (٤٦٠ - ٤٦١ رقم ٢٤١٩) وصححه الألبانى فى صحيح الجامع (رقم ٦٠٩٧).

## القول على الله بغير علم

### المسألة الخامسة عشرة بعد المائة

[قاعدةُ الضَّلَالِ، وَهِيَ: الْقَوْلُ عَلَى اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ]

## الشرح

قاعدةُ الضَّلَالِ، أَيْ: أَصْلُ ضَلَالِ الْعَالَمِ وَمَنْشُؤُهُ، الْقَوْلُ عَلَى اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ.

والقول على الله بلا علم أعظم من الشرك؛ ولذلك قال الله جل وعلا: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوْجَيْشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْأَقْمَ وَالْبَقَى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِإِلَهٍ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣] فجعل القول على الله فوق الشرك بالله عز وجل، فلا يجوز لأحد أن يقول على الله بغير علم، كأن يقول: إن الله حرم كذا، أو: إن الله أباح كذا، أو: إن الله شرع كذا، وهو غير مشروع، هذا قول على الله بغير علم، والعياذ بالله. أو يفتني وهو لا يعلم، بل يتخرّص، وهذا خطير جداً، وهذا كذب على الله عز وجل: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَافِرِينَ ﴾ [٢٢]

[الزمر: ٣٢]، فلا يجوز القول على الله بلا علم.

والرسول ﷺ إذا سئل عن شيء لم ينزل عليه فيه وحي يؤجل الإجابة حتى ينزل عليه الوحي من الله عز وجل، فكيف بغيره؟ والعالم يخفي عليه أشياء كثيرة، فإذا لم يكن عندك وضوح في المسألة ودليل من الكتاب والسنة، فقل: لا أدرى، ولا ينقص هذا من علمك وقدرك، بل يزيد هذا من قدرك عند الله سبحانه، فقد سئل الإمام مالك رحمه الله عنأربعين مسألة، فأجاب عن بعضها، وقال عن أكثرها: لا أدرى، قال له السائل: أنا جئتك من بلاد بعيدة، وتحملت سفراً، وتقول: لا أدرى، فقال له الإمام مالك: اركب راحلتك، وادذهب إلى البلد الذي جئت منه، وقل للناس: سألت مالكاً، وقال: لا أدرى. وهكذا أهل العلم وأهل الخشية من الله عز وجل.

وحتى في التأليف: فالإنسان لا يؤلف وهو ليس عنده أهلية للتأليف، فليتنا سلمنا من كثير من المؤلفات والرسائل، ولم تبق لنا إلا الكتب الصحيحة الموافقة للكتاب والسنة، والمشكل أن هذه الكتب والرسائل ستبقى وتضلل أجيالاً بعده، وتكون أنت المسؤول عنها، الإنسان يتقي الله في فتواه، وفي كتابه، وفي كلامه، وفي حديثه، وفي محاضرته، فلا يقول إلا ما يغلب على ظنه أنه صواب، وأنه موافق الكتاب والسنة.

## تناقض أقوالهم وتضاربها

### المسألة السادسة عشرة بعد المائة

[التَّنَاقْضُ الْوَاضِعُ، لِمَا كَذَّبُوا بِالْحَقِّ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ﴿٥﴾» [ق: ٥].

## الشرح

التناقض هو: تضارب الأقوال واختلافها، فمن ترك الحق فإنه يُبتلى بالتناقض وتضارب أقواله؛ لأن الضلال يتشعب، ولا حد لشعبه. وأما الحق: فإنه شيء واحد لا يتشعب ولا يختلف، والله جل وعلا يقول: «فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الْضَّلَالُ» [يونس: ٣٢]، فمن ترك الحق وقع في الضلال، والضلال متاهة والعياذ بالله، فتجد أصحابه مختلفين فيما بينهم؛ بل تجد الواحد منهم مختلفة آراؤه؛ لأنه ليس عنده هدى يسير عليه، وإنما يتخطبط، تارة يقول كذا، وتارة يقول كذا.

قال تعالى: «بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ

**مَرِيج** [ق: ٥] يعني : مختلف ، فأهل الباطل يختلفون فيما بينهم ، ويتعادون ويضلّل بعضهم بعضاً ، أو يكفر بعضهم بعضاً ، أما أهل الحق المتمسكون بالحق فإنهم لا يختلفون ، وإن اختلفوا عن اجتهاد فإنهم لا يتعادون ولا يتقاطعون ، وإذا تبين لهم الصواب رجعوا إليه ، وتركوا أقوالهم ، قال تعالى :

﴿وَمَا أَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ﴾ [الشورى: ١٠] ، ﴿فَإِنْ تَنْزَعُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [النساء: ٥٩] ، وتجدون الخلاف بين الأئمة الأربع وبين الفقهاء ، ولا أحد منهم ضلل الآخر أو كفر الآخر ، كل يعمل بحسب ما يظهر له من الدليل ، وإذا ظهر أنه مخالف رجع إلى الحق . أما أهل الضلال فليس لهم مرجع يرجعون إليه ، وإنما مرجع كل منهم إلى هواه ، والأهواء تختلف .



الإيمان ببعض ما أنزل دون بعض

المسألة السابعة عشرة بعد المائة

[الإيمان ببعض المُنْزَلِ دون بعض]

## الشرح

الإيمان ببعض المنزل من عند الله عز وجل دون بعض سمة اليهود والنصارى، قال الله سبحانه وتعالى : « وَإِذَا أَخْذَنَا مِيقَاتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ وَبِالْوَلَادَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الرَّكُوْنَ ثُمَّ تَوَلَّنَتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْكُمْ وَأَنْتُمْ مُغَرَّبُونَ ۝ [٨٣] وَإِذَا أَخْذَنَا مِيقَاتَكُمْ لَا سَفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَرِكُمْ ثُمَّ أَقْرَزْنَمْ وَأَنْشَرْتَ شَهَادَتَنَ ۝ [٨٤] ثُمَّ أَنْتُمْ هَتَّلَاءَ تَقْتَلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَرِهِمْ تَظَاهِرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعَدْوَانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أَسْرَى ثَفَدُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِهِ ۝ [البقرة: ٨٤، ٨٣]

وهو القتل والإخراج من الديار فستحلونه ﴿فَمَا جَزَاءُهُمْ مَن يَفْعَلُ  
ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خَرَقُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى  
أَشَدِ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ [٨٦] أَوْلَئِكَ الَّذِينَ أَشْرَوْا  
الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآتِرَةِ فَلَا يُحْفَظُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ﴾ [٨٧]  
[البقرة: ٨٦، ٨٥] هذا جزاء من يؤمن ببعض الكتاب ويكره بالبعض الآخر؛ لأن الواجب الإيمان بالكتاب كله، ولا يأخذ الإنسان ما يوافق هواه ويترك ما يخالف هواه ورغبته، هذه صفة اليهود ومن حذا حذوهم من كل من يأخذ من الكتاب ما يوافق هواه، ويترك ما يخالف هواه.

وفي الآية الأخرى: ﴿أَفَلَمْ يَرَوْا كُمْ رَسُولٌ يَمَا لَا تَهْوَى  
أَنفُسُكُمْ أَسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ﴾ [٨٧] [البقرة: ٨٧]  
أي: إذا جاءهم الرسول بما يوافق أهواءهم قبلوه، وإذا جاءهم بما يخالف أهواءهم رفضوه، ثم يكون موقفهم مع هذا الرسول الذي جاءهم بما لا يهونه: إما أن يكذبوه، وإما أن يقتلوه، والعياذ بالله.

وفي هذا عظة للمسلمين أن لا يفعلوا مثل فعلهم،  
فيصيبهم مثل ما أصابهم.

## الإيمان ببعض الرسل دون بعض

### المسألة الثامنة عشرة بعد المائة

[التَّفْرِيقُ بَيْنَ الرُّسُلِ]

## الشرح

التفريق بين الرسل بالإيمان ببعضهم والكفر بالبعض الآخر من صفة أهل الكتاب خاصة، أما الوثنيون والمشركون فلا يؤمنون بالرسل أصلاً، بل يكفرون بالرسل جميعاً، أما اليهود فإنهم كفروا بعيسى عليه السلام، وكفروا بمحمد ﷺ، والنصارى كفروا بمحمد ﷺ، ومن كفر بنبي واحد فهو كافر بالجميع؛ لأن الرسل طريقتهم واحدة ودينهما واحد، وهم إخوة، فمن كفر بوحدة منهم، فقد كفر بالجميع، فالحججة التي مع الرسول الذي كفر به هي الحججة التي مع الرسل الذين آمنوا بهم؛ فلا يفرق بينهم، ولهذا يقول جل وعلا: ﴿ قُلُّوا إِمَّا  
بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِمْ وَلَا سَمِيعَ لَوْلَا سَمِعُوا  
وَلَا سَبَّاطَ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ

بَيْنَ أَحَدِهِمْ وَتَخْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿١٣٦﴾ [البقرة: ١٣٦] ، ﴿إِنَّمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ أَمَانٌ بِاللَّهِ وَمَلَكِكَنِيهِ وَكُلُّهُمْ وَرَسُولُهُ، لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ﴾ [البقرة: ٢٨٥] .

لا نفرق بين أحد من رسله، فالإيمان بالرسل هو أحد أركان الإيمان الستة، التي جاءت في حديث جبريل، لما سأله رسول الله ﷺ فقال: أخبرني عن الإيمان، قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»<sup>(١)</sup>، ولا يكفي الإيمان ببعضهم؛ بل لابد من الإيمان بهم جميعاً، وإنما كفر بوحدة منهم فهو كافر بالجميع؛ ولهذا يقول جل وعلا: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمٌ نُوحَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥]، ﴿كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٢٣]، ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودٌ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤١] مع أنهم ما كذبوا إلا نبيهم، فلما كذبوا نبيهم كانوا مكذبين لجميع الرسل.



(١) أخرجه البخاري (رقم ٥٠) ومسلم (رقم ١٠).

المحاجة فيما ليس لهم به علم

المسألة التاسعة عشرة بعد المائة

[مُخَاصِّصُتُهُمْ فِيمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عِلْمٌ]

## الشرح

أي: أن أهل الجاهلية يجادلون ويخاصمون فيما ليس لهم به علم. والواجب أن الإنسان لا يجادل إلا بعلم، أما ما لا يعلمه فإنه يسكت عنه، قال تعالى: «بَلْ كَذَّبُوا إِنَّمَا الظَّرِيفُوَا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ» [يوس: ٣٩] يعني: وحقيقة التي يؤول إليها. وهذا يتضمن ناحيتين:

الناحية الأولى: أن الإنسان لا يدخل فيما لا يعلم، ولا ينكر ما لا يعلم، بل يقول: الله أعلم؛ ولهذا يقول الله لنبيه محمد ﷺ: «وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا» [١١٤] [طه: ١١٤]، فالإنسان لا يدعى أنه أحاط بالعلم، بل يتقارر، ويعرف قدر نفسه، ولو كان عنده علم كثير، فما خفي عليه أكثر، والله جل وعلا يقول: «وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلَيْهِمْ» [٧٦] [يوسف: ٧٦] حتى ينتهي

العلم إلى الله سبحانه وتعالى .

الناحية الثانية : أنه لا ينكر الشيء الذي يعلمه غيره ، فإذا كان عند غيرك علم خفي عليك ، فلا تنكر ما عند غيرك ، فما أحد من البشر أُعطي العلم كله ، ولهذا يقول العلماء : هذه العبارة التي يكررونها دائمًا : «مَنْ حَفِظَ حَجَةً عَلَىٰ مَنْ لَمْ يَحْفَظْ». .

والدھریون والمشرکون ومعطلة الصفات وسائر أهل الضلال ، أنكروا ما أنكروه؛ لجهلهم به ، وكونه لا تدركه عقولهم؛ لأنهم لا يؤمنون بالغیب ، وبنوا مذاهبهم على القياس الفاسد ، فضلوا عن سواء السبيل .



تناقضهم في اتباعهم لغيرهم

المسألة العشرون بعد المائة

[دَعْوَاهُمُ اتِّبَاعَ السَّلَفِ مَعَ التَّضْرِيحِ بِمُخَالَفَتِهِمْ]

## الشرح

عامة اليهود والنصارى، وأهل الضلال من المنتسبين إلى الإسلام، كلهم يدعون أنهم يتبعون من سبقهم من المؤمنين قبلهم، فاليهود يدعون أنهم من أتباع موسى عليه السلام ومن آمن به، والنصارى يدعون أنهم يتبعون المسيح عليه السلام ومن آمن به، وأهل الضلال من هذه الأمة يدعون أنهم يتبعون سلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين وأتباعهم، وأن ما هم عليه هو مذهب السلف.

وما كل من ادعى أنه على مذهب السلف أو على منهج السلف تكون دعواه صحيحة؛ حتى يعرض ما عنده على منهج السلف الصالح، فإن طابق فهو على منهج السلف، وإن خالف فإنه ليس على منهج السلف، وإن ادعى هذا. كل الطوائف

الضالة الآن تدّعي أنها على مذهب السلف، ولكنهم ليسوا على منهج السلف؛ لأنهم لا ينطبق عليهم قول الرسول ﷺ - في ضابط مذهب السلف -: «من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي»<sup>(١)</sup> هذا الذي يكون على منهج السلف. أما من خالف هذا فإنه ليس على منهج السلف، وإن ادعى ذلك، والعبرة ليست بالدعوى، وإنما العبرة بالحقيقة، فالذين يدعون السلفية كثيرون، لكن لابد من عرض ما هم عليه على منهج السلف الصالح، فإن طابق فهذا حق، وإن خالف فإنهم ليسوا على منهج السلف الصالح.

وكذلك الذين يتسبّبون إلى المذاهب الأربعة وهم يخالفون الأئمة في الاعتقاد، فانتسابهم غير صحيح؛ لأنهم خالفوهم في أهم الأشياء وهو العقيدة.

\* \* \*

---

(١) تقدم ص ١٣٥.

## الصَّدُّ عن سبِيلِ اللهِ المسألة الحادية والعشرون بعد المائة

[صَدُّهُمْ عَنْ سَبِيلِ اللهِ مَنْ آمَنَ بِهِ]

### الشرح

الصد عن سبيل الله هو: صرف الناس عن الدخول في دين الله، وهذا عمل الكفار قديماً وحديثاً، من يهود ونصارى ومشركين، فمن مناهج الجاهلية في كل زمان ومكان: الصد عن سبيل الله، والفرق الضالة الآن على هذا النهج، تحاول تضليل المسلمين، وجلبهم إلى نحلهم الباطلة، وكذلك اليهود والنصارى، لا يزالون يحاولون في المسلمين صدهم عن الإسلام، ويقولون: تعالوا نتحاور فيما بيننا، ويقولون بحرية الأديان. هذا من الصد عن سبيل الله عز وجل، هل نحن على شك من صحة ديننا وبطلان دينكم حتى نتحاور معكم؟! لسنا على شك من ديننا، وبطلان ما أنتم عليه.

فهؤلاء يريدون من هذه الدعایات الحوار بين الأديان،

والتعاون بين الأديان، يريدون به الصد عن سبيل الله، هذا مرادهم، وهذا مقصدهم، ولا يزال الكفار إلى الآن يحاولون إضلال المسلمين، ويقتلونهم، ويسردونهم، ويعذبونهم، من أجل دينهم وصدتهم عنه.

وهم الذين يقولون: نتحاور فيما بيننا، ويقولون بحرية الأديان والمعتقدات، لكنهم يقصدون أديانهم ومعتقداتهم، قال الله تعالى: ﴿وَوَدُوا لَّوْ تَكْفُرُونَ﴾ [المتحنة: ٢]، ﴿وَلَا يَزَأُونَ يُقْتَلُوكُمْ حَقَّ يَرْدُوكُمْ عَنِ دِينِكُمْ إِنْ أَسْتَطَعُوا﴾ [البقرة: ٢١٧]، ﴿وَدُوا لَّوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً﴾ [النساء: ٨٩]، لكنهم يريدون لبس الحق بالباطل، ومساواة الدين الباطل بالدين الحق، ثم لا يثبتون على هذا، بل يريدون إزالة الإسلام، فهم يقتلون المسلمين ويسردونهم من أجل أن يصرفوهم عن دينهم، ويريدون أن لا يبقى على وجه الأرض مسلم، هذه أمنيتهم، وهذا قصدتهم.

\* \* \*

## موالة الكفار

المسألة الثانية والعشرون بعد المائة

[مَوَدَّتُهُمُ الْكُفَّرُ وَالْكَافِرِينَ]

### الشرح

من مسائل الجاهلية: أنهم يوادون الكفر والكافرين، كما ذكر الله سبحانه وتعالى ذلك عن بنى إسرائيل، أنهم اتخذوا الكفار أولياء، قال تعالى: ﴿تَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [المائدة: ٨٠].

وقد حرم الله موالة الكفار، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَحَذَّذُوا إِلَيْهِودَ وَأَنْصَارَى أَوْلَيَاءَ بَعْضِهِمْ أَوْلَيَاءَ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُمْ مِنْهُمْ﴾ [المائدة: ٥١] نهى الله المسلمين أن يفعلوا مثل ما فعل اليهود من موالة الكفار ومحبة الكفار ﴿لَا يَتَحَذَّذُ الْمُؤْمِنُونَ أَلَّا يَكُفِّرُنَّ أَوْلَيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيَسْ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَكْثُرُوا مِنْهُمْ ثُقَّةً﴾ [آل عمران: ٢٨]، الأمر واضح في هذا، وأنه تجب معاداة الكفار والبراءة منهم ومن دينهم، والولاء والبراء من أعظم الواجبات في الإسلام.

## اعتمادهم على الخرافات

المسائل الثالثة، والرابعة، والخامسة، والسادسة، والسبعين،  
والثامنة، والعشرون، بعد المائة

[العيافة، والطريق، والطيرة، والكهانة، والتحاكم إلى  
الطاغوت، وكراهة التزويج بين العبددين]

## الشرح

العيافة: زجر الطير، وكذلك الطيرة؛ لأنهم في الجاهلية كانوا يتشارعون بالطيور؛ فإذا رأوها تطير على شكل يكرهونه تراجعوا عما عزموا عليه من أسفارهم وغيرها.

والله جل وعلا أمرنا بالتوكل عليه وحده، والمُضيّ فيما فيه مصلحة للإنسان، وإذا أشكل عليه شيء من أمره، أو تردد في شيء، فإنه يصلّي صلاة الاستخارة، ويدعو بعدها أن يهديه الله للصواب. وكذلك يستشير أهل الخبرة والمعرفة.

والطرق: الخط، يخط بالأرض، وهذا إنما يكون عند المشعوذين الذين يخطون في الرمل، ويقولون: سيحصل

كذا، سيحدث كذا. وهذا من فعل الجاهلية؛ لأنه من ادعاء علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله، وهو خرْصٌ وتخمين، ولكن قد يقع ما قالوا؛ من باب الفتنة والاستدراج للناس، فالواجب تجنب هؤلاء والابتعاد عنهم.

**والتحاكم إلى الطاغوت** هو: التحاكم إلى غير كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ، من القوانين الوضعية، وحكم العوائد، عوائد الbadia وسوانفها، أو علم الكلام والقواعد المنطقية.

وكانوا في الجاهلية يتحاكمون إلى الطاغوت، وهو مشتق من الطغيان، وهو مجاوزة الحد، والمراد به هنا: من حكم بغير ما أنزل الله.

والواجب على المسلمين التحاكم إلى كتاب الله وسنة رسوله، قال تعالى: «فَإِن تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّهُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَّا رَسُولُ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ» [ النساء: ٥٩].

**وكرامة التزويع بين العيددين**: عيد الفطر وعيد الأضحى، هو من التشاؤم بالأيام المنهي عنه، وهو نوع من الطيرة. وقد شرع الله التزويع في جميع الأوقات، ما عدا حالة الإحرام بحج أو عمرة، ولا دخل للأيام في نجاح التزويع أو فشله، وإنما هذا بيد الله سبحانه وتعالى. والله تعالى أعلم، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



## **الفهارس العامة**

- ١ - فهرس الآيات القرآنية .
- ٢ - فهرس الأحاديث النبوية .
- ٣ - فهرس الموضوعات .



## أولاً فهرس الآيات

الصفحة

الآية

### سورة الفاتحة

- ﴿ مَالِكُ يَوْمِ الدِّين﴾ آية ٤ ..... ٢٧٢ ، ٢٧١ .....  
 ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ① صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ﴾ آية ٦ ، ٧ ..... ٧٦

### سورة البقرة

- ﴿ هُدَىٰ لِلنَّاسِ ② الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ﴾ آية ٣ ، ٢ ..... ٢٦٩  
 ﴿ يَنَاءِهَا النَّاسُ أَغْبَدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقُوكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعُلِّكُمْ تَتَّمَّوْنَ﴾ آية ٢١ ..... ٣٣  
 ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَىٰ فَمَنْ يَتَّبِعَ هُدَىٰ فَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ③ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِعِيَاتِنَا أَوْلَئِكَ أَضَحَّبُ النَّارَ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ﴾ آية ٣٨ ، ٣٩ ..... ٣٧  
 ﴿ وَادْخُلُوا الْبَابَ شُجَّادًا وَقُولًا حَاظَةً ...﴾ آية ٥٨ ..... ١١٥  
 ﴿ أَنَّظِمَّعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَنَ اللَّهِ شَدَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ آية ٧٥ ..... ٢١٨  
 ﴿ وَإِذَا الْقَوْا الَّذِينَ مَأْمُوا قَالُوا إِنَّا ...﴾ آية ٧٦ ..... ٢١٩  
 ﴿ وَمِنْهُمْ أُتْيَوْنَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانَىٰ وَلَنْ هُمْ إِلَّا يُطْهِنُونَ﴾ آية ٧٨ ..... ١٩٠ ، ٢٢٠  
 ٢١٧ ، ٢١٩ ، ٢٢٠

- ﴿ قَوْلَلَ لِلَّذِينَ يَكْثُرُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ...﴾ آية ٧٩ ..... ١٨٤ ، ١٨٥ ، ١١٦  
 ﴿ وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّسَارُ إِلَّا أَبِي امَّا مَقْدُودَةَ قُلْ أَنْهَذْتُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَنْ يَخْلُفَ اللَّهُ عَهْدَهُ إِنَّمَا تَنْهُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ④ بَلِّيْلَ مِنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَاحْكَمْتُ بِهِ حَدِيثَتَهُ فَأُولَئِكَ أَضَحَّبُ النَّسَارِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ﴾ آية ٨٠ ، ٨١ ..... ٢٢٣  
 ﴿ وَإِذَا أَخْذَنَا مِيشَنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَقْبِضُونَ إِلَّا اللَّهُ وَبِإِلَوَالِيَّنِ إِنْحَسَانًا وَذِي الْقُرْبَىٰ

وَالْيَسْتَمِنَ وَالْمَسْكَيْنَ وَقُولُوا لِلثَّاَسِ حُسْنَا وَأَقْسُمُوا الصَّلَوةَ وَمَا تَوَكَّهُ ثُمَّ  
تَوَكَّسُتَ إِلَّا قَبِيلًا مِنْكُمْ وَأَشْرَمَ مُغْرِضُونَ ﴿٤٧﴾ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيشَقَكُمْ لَا سَفِكُونَ  
وَمَاءَكُمْ وَلَا نَحْرُجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيْرَكُمْ أَغْرِيْمَ وَأَشْرَمَ شَهَدُونَ آية١٨٣ ، ٨٤ ، ٢٨٩  
» أَفَتُؤْمِنُونَ بِعَيْنِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِعَيْنِ فَمَا جَوَاهَ مَنْ يَقْعُلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ  
إِلَّا خَرَقَ فِي الْحَيَاةِ الْأُخْرَى آية١٨٥ ..... آية١٨٦ ، ٨٥ ..... آية١٦٩ ، ٢٩٠ .....  
» وَلَقَدْ مَاتَتِنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَمَاتَتِنَا عِيسَى ابْنَ صَرَّامَ الْبَيْتِنَتِ  
وَأَيَّدَنَاهُ بِرُوحِ الْفُدُنِ أَفْكَلَمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنْفُسَكُمْ أَشْكَبَتُمْ فَقَرِيقًا كَذَبَتُمْ  
وَقَرِيقًا لَقَنَلُوكَ آية١١٩ ، ١١٩ ..... آية١٨٧ ..... آية١٨٨ ..... آية١٨٩ ..... آية١٩٠ .....  
» وَقَالُوا قُلُّوْسًا غَلَظَتْ بَلْ لَعْنَهُمْ أَللَّهُ كَفَرُهُمْ فَقَبِيلًا مَا يُؤْمِنُونَ ﴿٤٨﴾ آية١٨٨ ..... آية١٩٠ .....  
» وَكَانُوا مِنْ قَبْلِ يَسْتَقْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ  
فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكُفَّارِينَ آية١٨٩ ..... آية١٧٠ ..... آية١٦٩ ، ٦٦ .....  
» وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ إِيمَانُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا نَوْمٌ بِمَا أَنْزَلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَأَهُمْ وَهُوَ  
الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا عَمِّهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلٍ إِنْ كُنْتُمْ  
مُؤْمِنِينَ آية٩١ ..... آية١١٩ ..... آية١٢١ ، ١٢١ ، ١٨٢ ، ١٨٢ ، ٢٠١ ، ٢٠٢ .....  
» وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا عَمِّهُمْ بَدَأَ فِيهِ مِنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ  
كَتَبَ اللَّهُ وَرَأَهُ ظُهُورُهُمْ كَانُوهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿٤٩﴾ آية١٠١ ..... آية٩٣ ، ٩٣ .....  
» وَاتَّبَعُوا مَا تَنَاهُ الشَّيْطَانُ عَلَى مُلَكِ سَلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سَلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيْطَانَ  
كَفَرَ وَأَيْعَلَمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنْزَلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِسَابِيلِ هَنْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يَعْلَمَانِ  
مِنْ أَحَدٍ حَقَّ يَقُولُوا إِنَّمَا نَحْنُ فَسَنَهُ فَلَا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمُرْءَ  
وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بِصَارِئِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ وَيَعْلَمُونَ مَا يَصْرُهُمْ وَلَا يَنْعَفُهُمْ  
وَلَقَدْ عَلِمُوا لِمَنِ أَشْرَيْهِ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلْقٍ وَلِنِسْ مَا سَرَّوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ  
كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿٥٠﴾ آية١٠٢ ..... آية٩٥ ، ٩٥ .....  
» وَقَالُوا أَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوَ أَوْ نَصَرَى آية١١١ ..... آية١١١ .....  
» وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوَ أَوْ نَصَرَى تِلْكَ أَمَانِيْهُمْ قُلْ هَاتُوا  
رُهْدَنَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿٥١﴾ آية١١٢ ، ١١٢ ..... آية١١١ ، ١١١ .....  
» وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيَسْتَ الْنَّصَرَى عَلَى سَقِيٍّ وَقَالَتِ النَّصَرَى لَيَسْتَ الْيَهُودُ عَلَى سَقِيٍّ وَهُمْ يَتَلَوُنَ

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| كَذَّلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿١١٣﴾ آية ١١٣                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٢٩ ، ١٢٨ ، ٣٣ ..... |
| وَأَنْهَدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى ﴿١٢٥﴾ آية ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                         | ٢٢٨ .....            |
| وَإِذْ رَفَعَ إِبْرَاهِيمَ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلَ ﴿١٢٧﴾ آية ١٢٧                                                                                                                                                                                                                                   | ١٣٢ .....            |
| وَمَنْ يَرْعَبْ عَنِ الْمَلَأِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مِنْ سَيِّدِهِ نَفْسَهُ ﴿١٣٠﴾ آية ١٣٠                                                                                                                                                                                                                              | ١٣٢ .....            |
| ﴿ تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُشْتَرُونَ عَمَّا كَانُوا<br>يَعْمَلُونَ ﴾ آية ١٣٤                                                                                                                                                                                     | ٢٥٨ ، ٢٥٧ .....      |
| فُولَوْا مَأْمَكًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزَلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزَلَ إِلَيْكُمْ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَسَاحِقَ وَقَعْدَوْبَ<br>وَالْأَسْبَاطَ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ<br>وَمَنْ حَنَّ لِمَ مُسْلِمُونَ ﴿١٣٦﴾ آية ١٣٦ | ٢٩١ .....            |
| ﴿ الَّذِينَ مَا تَيَّنَ لَهُمُ الْكِتَابَ يَعْرُفُونَهُ كَمَا يَعْرُفُونَ أَبْيَاهَهُمْ ﴾ آية ١٤٦                                                                                                                                                                                                                     | ٢٨١ ، ٦٦ .....       |
| ﴿ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَ مِنَ الْمُشْكِرِينَ ﴿١٦٧﴾ آية ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                               | ٢٨١ .....            |
| ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَنَا مِنَ الْبَيْتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَهُ<br>لِلنَّاسِ ﴾ آية ١٥٩                                                                                                                                                                                             | ٢٨٢ .....            |
| ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَيْمُوا مَا أُنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَسْعِي مَا أَفْتَنَاهُنَا إِنَّمَا أُنْزَلَ كَاتَبَهُمْ<br>لَا يَقُولُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ آية ١٧٠                                                                                                                                    | ٥٧ .....             |
| ﴿ فَمَنْ أَعْنَدَهُ عَيْنَكُمْ فَأَغْنَدَهُ عَيْنَهُ بِمِثْلِ مَا أَعْنَدَهُ عَلَيْكُمْ وَأَنْتُمُوا أَنَّ اللَّهَ<br>مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ آية ١٩٤                                                                                                                                                                    | ٢٥٣ .....            |
| ﴿ ثُمَّ أَفْيَضُوا مِنْ حَيْثُ أَفْكَاضُ الْكَاسِ وَأَسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ<br>غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ آية ١٩٩                                                                                                                                                                                                | ٢٠٥ .....            |
| ﴿ قَلِيلًا فَضَيْشَ مَنَاسِكَكُمْ فَإِذَا كُرُوا اللَّهُ كَذِّبَ كُرُوا بَكَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ<br>ذَكْرًا ﴾ آية ٢٠٠                                                                                                                                                                                                 | ٢٤٢ ، ٢٤١ .....      |
| ﴿ وَلَا يَرَأُونَ يُقْتَلُونَكُمْ حَقًّا يَرُدُوكُمْ عَنِ دِينِكُمْ إِنَّ أَنْسَطَلَمُوا ﴾ آية ٢١٧                                                                                                                                                                                                                    | ٢٩٨ .....            |
| ﴿ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ . . . ﴾ آية ٢٢١                                                                                                                                                                                                                            | ٢١٢ .....            |
| ﴿ يَنَاهِيَهَا الَّذِينَ مَا أَنْفَقُوا مَا رَدَفْتُمْ كُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمْ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا حُلْمٌ<br>وَلَا شَفَعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ آية ٢٥٤                                                                                                                         | ٢٧٢ ، ٢٧١ .....      |
| ﴿ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالظَّلْعَوْتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ بِالْمُرْءَةِ الْوَنَقِ لَا أَنْفِصَامَ                                                                                                                                                                                                    | .....                |

- ٢٥٦ آية طا) ..... «الله ولئلذين مامنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور وأذين كفروا أولياؤهم الطاغوت» آية ٢٥٧ ..... «آمن الرسول بما أنزل إلينه من ربيه والمؤمنون كل من آمن بالله وملائكته وكتبه ورسليه» آية ٢٨٥ ..... «لها ما كسبت وعنتها ما أكسبت» آية ٢٨٦ ..... ٢٩٢ ..... ٢٥٨ ..

سورة آل عمران

- ٢٧٤ آية ٢١ ..... «إن الذين يكفرون يغایر الله ويقتلون أثنيين بغير حق» آية ٢١ ..... آية ٢٣ ..... «أترأى إلى أذينك أثوانا نصبا من الكتحب يدعون إلى كتب الله ليعكم بيتهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون» آية ٢٣ ..... «ذكيرت إذا جمعتهم يوم لا ريب فيه وفقيت كل نفس مما كسبت وهم لا يظلمون» آية ٢٥ ..... آية ٢٢٤ ..... «لَا يَتَحَدِّي الْمُؤْمِنُونَ الْكُفَّارَ إِلَيْهِمْ» آية ٢٨ ..... آية ٢٢٢، ٢٢١ ..... «قل إن كنت تتعجبون الله فاتّبعوني يحييكم الله ويفقر لکن ذُنوبكم والله عفو رحيم» آية ٣١ ..... آية ٥٤ ..... «ومكر وأمكر الله والله خير المدركين» آية ٥٤ ..... آية ٦٥ ..... «يتأهل الكتب لي تجاجون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والأيام العيل» آية ٩٦ ..... آية ٩٥ ..... «ما كان إبراهيم يهوديا ولا نصراينا ولكن كان حبيقا مسلما وما كان من المشركيين» آية ٦٧ ..... آية ٦٨ ..... «إذ أقلى أثوابهم يأذهم لذين أتباعوه وهذا الذي» آية ١٠١ ..... آية ٧٢ ..... «وقالت طائفة من أهل الكتاب ما مأموا يا الذي أنزل على الدين مأموا وجة النهار» آية ١٨٠، ١٧٩، ١٧٧ ..... آية ٧٣ ..... «ولَا تؤمنوا إلا من تبع دينكم» آية ٧٣ ..... آية ٧٨ ..... «ويقولون على الله الكنب وهم يعلمون» آية ١٩٠ ..... آية ٧٩ ..... «ما كان ليشر ... ثم يقول للناس كونوا عبادا لي» آية ١٨٥، ١٨٤ ..... آية ٨٥ .. «ومن يبتعد عن الإسلام وينافق فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخسيرين» آية ٢٩ ..

- ﴿ كُلُّ الْطَّعَامِ كَانَ حَلَالًا لِيَ إِسْرَئِيلَ إِلَّا مَا حَرَمَ إِسْرَئِيلُ عَلَى نَفْسِهِ، مِنْ قَبْلِ أَنَّ تُنَزَّلَ الْتَّوْرَةُ ﴾ آيَةٌ ٩٣ ..... ٩٦ .....
- ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِسَكَّةَ مَبَارِكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴽ فِيهِ مَا يَنْتَهِي  
إِلَيْهِنَّ بَيْتٌ ..﴾ آيَةٌ ٩٦ ، ٩٧ ..... ٩٨ .....
- ﴿ يَكَانُوا أَهْلَ الذِّيْنَ مَا مَنَّا إِنْ تُطِيعُوا فِرِيقًا مِنَ الذِّيْنَ أَوْتُوا الْكِتَابَ بِرَدْوُكُمْ بَعْدَ  
إِعْنَكُمْ كَفَرِينَ ﴽ آيَةٌ ١٠٠ ..... ١٤٩ ، ٢١٢ .....
- ﴿ وَأَغْنَصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَإِذْ كَرُوا يَنْعَمُ اللَّهُ  
عَلَيْكُمْ ..﴾ آيَةٌ ١٠٣ ..... ٣٩ ، ٣٢ ..... ٤٠ .....
- ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ  
عَظِيمٌ ﴽ آيَةٌ ١٠٥ ..... ٣٢ ، ٣٦ .....
- ﴿ يَكَانُوا أَهْلَ الذِّيْنَ مَا مَنَّا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِيْنَ كَفَرُوا يَرْدُو كُمْ عَلَى  
أَغْنَكِكُمْ ..﴾ آيَةٌ ١٤٩ ..... ٢١٢ .....
- ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ ..﴾ آيَةٌ ١٤٦ ..... ١٣ .....
- ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّنَا نَهَيُّهُمْ حِلًّا لِأَنفُسِهِمْ ..﴾ آيَةٌ ١٧٨ ..... ٦٨ .....
- ﴿ وَإِذَا خَذَ اللَّهُ مِسْتَقْبَلَ أَهْلَ الذِّيْنَ أَوْتُوا الْكِتَابَ لَتَبَيَّنُهُ لِلنَّاسِ ..﴾ آيَةٌ ١٨٧ ..... ٢٨٢ .....
- سورة النساء
- ﴿ وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا شَرِكَ لَهُ، شَيْئًا ..﴾ آيَةٌ ٣٦ ..... ٢٥ .....
- ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبَهَا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبِيرِ  
وَالظَّغْنُوتِ ..﴾ آيَةٌ ٥١ ..... ٢٧٥ ، ٢٧٦ .....
- ﴿ يَكَانُوا أَهْلَ الذِّيْنَ مَا مَنَّا إِنْ طَبِيعُوا اللَّهَ وَأَطْبِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ مِنْكُمْ ﴽ آيَةٌ ٥٩ ..... ٤٨ .....
- ﴿ فَإِنْ تَنْزَعُمْ فِي شَقْوَقِ فَرْدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَأَرَسُولِهِ ..﴾ آيَةٌ ٥٩ ..... ٣٨ ، ٢٨٨ ، ٣٠١ .....
- ﴿ وَذُوَّلَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً ..﴾ آيَةٌ ٨٩ ..... ٢١٢ ، ٢٩٨ .....
- ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَرَأَهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَصَبَ  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ اللَّهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴽ آيَةٌ ٩٣ ..... ٢٤٦ .....
- ﴿ لَيْسَ يَأْمَنِكُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يَعْزِزَ  
بِهِ ﴽ آيَةٌ ١٢٤ ، ١٢٣ .....

- ﴿ يَنَائِهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا كُوْنُوا قَوْمِنَ بِالْقُسْطِ شَهَدَاهُ اللَّهُ وَأَنْعَلَ عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ ﴾ آيَةٌ ١٣٥ ..... ٢٨٣ ، ٢٥٠ . . . . .
- ﴿ وَمَا قَاتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شَهَدَهُمْ ﴾ آيَةٌ ١٥٧ ..... ١٧٨ . . . . .
- ﴿ فَيُظْلَمُونَ مَنْ أَلْذَيْنَ هَادُوا حَرَمًا مَّا عَلَيْهِمْ طَبَّبَتْ أَحْلَاتَهُمْ . . . . . ﴾ آيَةٌ ١٦١ ، ١٦٠ ..... ٩١ . . . . .
- ﴿ رَسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَئِلَّا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حِجَّةٌ بَعْدَ أَرْسَلَ . . . . . ﴾ آيَةٌ ١٦٥ ..... ٣٧ . . . . .
- ﴿ يَنَاهِلُ الْكِتَابَ لَا تَقْنَلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ . . . . . ﴾ آيَةٌ ١٧١ ..... ٨٧ ، ٨٥ . . . . .

### سورة المائدة

- ﴿ أَحْلَاتَ لَكُمْ بِهِمَةَ الْأَنْقَارِ ﴾ آيَةٌ ١ ..... ٢٠٨ . . . . .
- ﴿ وَلَا يَجْرِي مَنَّكُمْ سَبَانٌ قَوِيمٌ عَلَىٰ أَلَا تَعْدُلُوا ﴾ آيَةٌ ٨ ..... ٢٤٩ . . . . .
- ﴿ حَتَّىٰ ابْتَلَوْا اللَّهُ وَأَحْبَبُوهُ ﴾ آيَةٌ ١٨ ..... ٢٢١ . . . . .
- ﴿ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ﴾ آيَةٌ ١٩ ..... ٣٧ . . . . .
- ﴿ يَنَائِهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا لَا تَنْجِدُوا إِلَيْهِمْ وَالصَّدَرَىٰ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّمَا يَتَوَلَّهُمْ مِّنْهُمْ ﴾ آيَةٌ ٥١ ..... ٢٩٩ . . . . .
- ﴿ إِنَّمَا مَنْ يُشَرِّكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْحَجَّةَ وَمَا وَلَهُ أَثَارٌ ﴾ آيَةٌ ٧٢ ..... ٢٦ . . . . .
- ﴿ قُلْ يَنَاهِلُ الْكِتَابَ لَا تَقْنَلُوا فِي دِينِكُمْ عَلَىٰ الْحَقِّ وَلَا تَتَبَعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّوْا ﴾ آيَةٌ ٧٧ ..... ٨٧ ، ٧٤ . . . . .
- ﴿ كَرَرَى كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ آيَةٌ ٨٠ ..... ٢٩٩ . . . . .
- ﴿ يَنَائِهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا لَا تَحْرِمُ مَا طَبَّبَتْ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ آيَةٌ ٨٧ ..... ٢٠٩ ، ٢٠٨ ، ١٣٩ . . . . .
- ﴿ يَلِئُ مُلْكَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ آيَةٌ ١٥٧ ..... ١٧٨ . . . . .

### سورة الأنعام

- ﴿ وَمَا تَأْنِيْهُمْ مِّنْ مَا يَتَوَرَّثُهُمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُغَرِّبِينَ ﴾ آيَةٌ ٤ ..... ٢٨ . . . . .
- ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكَاهُمْ مِّنْ قَبْلِهِمْ مِّنْ قَرْنَيْنِ مَنْ كَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ تُمْكِنْ لَكُمْ ﴾ آيَةٌ ٦ ..... ٧٦ . . . . .
- ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾ آيَةٌ ٢١ ..... ١٩٠ . . . . .
- ﴿ وَقَالُوا إِنَّهُ إِلَّا حِيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ آيَةٌ ٢٩ ..... ٢٧١ . . . . .
- ﴿ قَدْ نَلَمْ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يَكْذِبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ يَعِيشُونَ أَلْهَى ﴾ آيَةٌ ٣٠ ..... ٣٠ . . . . .

- يَجْحَدُونَ》 آية ٣٣ ..... ١٦٥
- فَلَسَّا سُوًامَادُ كَرُوا بِهِ فَتَحَنَّاعَيْتُمْ أَبُوَابَ كُلِّ شَقِّهِ》 آية ٤٤ ..... ٧٢
- فَلَسَّا سُوًامَادُ كَرُوا بِهِ فَتَحَنَّاعَيْتُمْ أَبُوَابَ كُلِّ شَقِّهِ وَحَقَّ إِذَا فَرَحُوا بِمَا أَوْتُوا  
أَخْذَتُهُمْ بَضْئَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ》 فَقُطِعَ دَارُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ  
رَبِّ الْعَالَمِينَ》 الآياتان ٤٤ ، ٤٥ ..... ٦٨
- وَلَا تَنْظُرُ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدْوَةِ وَالْمَعْشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُمْ》 آية ٥٢ ..... ٢٦٨ ، ٢٦٦ ، ٧٣
- يُقْتَلُوا أَهْتُولَاءَ مِنْ أَنَّ اللَّهَ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَيْسَ اللَّهُ يَأْعَلِمُ  
بِاللَّهِ كَرِيرِينَ》 آية ٥٣ ..... ١١٠ ، ٧٣ ، ٧٢
- وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بَعْضًا يُقْتَلُوا أَهْتُولَاءَ مِنْ أَنَّ اللَّهَ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا أَيْسَ اللَّهُ  
يَأْعَلِمُ بِاللَّهِ كَرِيرِينَ》 وَإِذَا جَاءَكَ الْأَذْيَنَ ...》 آية ٥٤ ..... ٢٦٧ ، ٢٦٦
- مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِنْ شَقِّهِ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدًى  
لِلنَّاسِ ...》 آية ٩١ ..... ١٧١
- وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيْطَانَ الْإِنْسَانِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضَهُمْ إِلَى بَعْضٍ رُّخْرُفَ  
الْقَوْلِ غَرْوَرًا》 آية ١١٢ ..... ٢١٦
- وَلَنْ قُطِعَ أَكْثَرُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُعْصِلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّعِمَنَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنَّ  
هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ》 آية ١١٦ ..... ٢١٢ ، ٦١ ، ٦٠
- اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ》 آية ١٢٤ ..... ٢٦٣
- سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لِوَسَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا إِيمَانُنَا وَلَا حَرَمَنَا مِنْ  
شَقِّهِ》 آية ١٤٨ ..... ١٥٥
- هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عَلِيهِ فَتَخْرُجُوهُ لَنَا》 آية ١٤٨ ..... ١٥٦
- وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَاقْرِي ...》 آية ١٥٢ ..... ٢٥٠
- إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِيَرَهُمْ وَكَانُوا يُشَحِّلُونَ مِنْهُمْ فِي شَقِّهِ》 آية ١٥٩ ..... ٤١ ، ٣٥ ، ٣٢
- قُلْ إِنِّي هَدَنِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ  
قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحِيَّا وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ》 آية ١٦١ - ١٦٢ ..... ٢٣٦
- سورة الأعراف
- أَتَيْمُوا مَا أَنْزَلَ إِنْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَنْبِغُوا مِنْ دُونِهِ أَوْ لِيَاءَ قِيلَلًا مَا تَنَزَّلَ كُرُونَ》 آية ٣ ..... ٥٧ ، ٥٥

- ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ آية ١٢ ..... ٨١
- ﴿ وَجَدْنَا عَيْتَهَا مَأْبَاءَ نَارًا وَاللَّهُ أَمْرَنَا إِلَيْهَا ﴾ آية ٢٨ ..... ١٩٠ ، ١٣٧ ، ١٣٦
- ﴿ يَبْعِيْجُ إِدَمَ حَذَّوْا زِينَتُكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكَثُوا وَأَشْرَبُوا وَلَا شَرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ آية ٣١ ..... ١٣٨
- ﴿ قُلْ مَنْ حَرَمَ زِيَّةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظَّلَبِتَ مِنْ الرِّزْقِ ﴾ آية ٣٢ ..... ٢٠٩ ، ٢٠٨
- ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوْحَشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِيمَانُ وَالْبَغْيُ يُغَيِّرُ الْحَقِّ وَأَنْ تُشَرِّكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ لَهُ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ آية ٣٣ ..... ٢٨٥ ، ٢٤٥ ، ١٣٧
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِيَقِينٍ وَأَسْتَكَبُرُوا عَنْهَا لَا نَفْعَهُ لَهُمْ أَبُوْبُ الشَّمَاءِ ﴾ آية ٤٠ ..... ١٦٧
- ﴿ وَمَا وَجَدْنَا إِلَّا كُثُرَهُمْ مِنْ عَهْدِهِ وَلَمْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفْسِيقِينَ ﴾ آية ١٠٢ ..... ١١٦ ، ٠٦
- ﴿ وَجَاهَهُو سِرْخَرٌ عَظِيمٌ ﴾ آية ١١٦ ..... ١٩٤
- ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ آية ١١٨ ..... ١٢٢
- ﴿ رَبِّ مُوسَى وَهَنَرُونَ ﴾ آية ١٢٢ ..... ١٩٥ ، ١٩٤
- ﴿ أَنْذَرْ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذْرَكُ وَمَا هَنَكَ قَالَ سَنُنْقِلُ أَبْنَاهُمْ وَسَنُسْجِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَا أَوْقَهُمْ قَهْرُونَ ﴾ آية ١٢٧ ..... ١٩٣
- ﴿ أَنْذَرْ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ آية ١٢٧ ، ١٢٨ ، ١٩٥ ..... ٢٠٠ ، ١٩٦ ، ١٩٥
- ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ مَا يَقِنُ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ يُغَيِّرُ الْحَقِّ . . . ﴾ آية ١٤٦ ، ١٤٨ ..... ١٥٦
- ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ آية ١٨٧ ..... ١٥٩ ، ١٥٧
- ﴿ الَّذِينَ يَتَبَعِّعُونَ الرَّسُولَ الَّذِي أَلْقَى الْأَغْنَى الَّذِي يَحْدُوثُهُ مَكْنُونًا عِنْدَهُمْ ﴾ آية ١٥٧ ..... ١٢٥ ، ١٢١ ، ٩٣ ، ٩
- ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَقَنَّ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُنْهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُنْهَا فِي أَسْمَاهُمْ ﴾ آية ١٨٠ ..... ٦٤١
- ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ آية ١٨٧ ..... ٦٠
- الأفال
- ﴿ وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاهَةً وَتَصْدِيَةً ﴾ آية ٣٥ ..... ١٠٤
- ﴿ وَقَنِيلُهُمْ حَقٌّ لَا تَكُونُ فِتْنَةً وَيَكُونُ الَّذِينَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ ﴾ آية ٣٩ ..... ٣١ ، ٣٠ ، ٢٩ ، ٢٣ ، ١٨

سورة التوبة

- ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ وَحْدَهُوَ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواهُمْ كُلَّا  
مَرْصَدٍ﴾ آية ٥ ..... ٣٠
- ﴿حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ اللَّهِ﴾ آية ٦ ..... ١٧٢
- ﴿أَجَعَلْتُمْ سَقَايَةَ الْحَاجَ وَعَمَارَةَ الْمَسِيدِ الْحَرَامَ كَمَنَ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ آية ١٩ ..... ٢٥٦
- ﴿يَتَأْمِهَا الَّذِينَ مَا مَسَوْا لَا تَنْجُذُوا إِبَاهَ كُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أَوْلَاهُمْ إِنْ أَسْتَحْبُوا الْكُفَّارَ  
عَلَى الْأَيْمَنِ﴾ آية ٢٣ ..... ٢٨
- ﴿وَيَوْمَ حُسْنِي إِذَا عَجَبَتْكُمْ كَذِرْكُمْ فَلَمْ تُقْنَ عَنْكُمْ شَيْئًا﴾ آية ٢٥ ..... ٧١
- ﴿أَنْخَذُوا الْخَبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُورِ  
اللَّهِ﴾ آية ٣١ ..... ٢١٧ ، ١٤١ ، ٧٧ ، ٧٥
- ﴿يَتَأْمِهَا الَّذِينَ مَا مَنَوا إِنْ كَثِيرًا مِنَ الْأَخْبَارِ وَالرُّهْبَانَ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ  
النَّاسِ بِالْبَطْلِ﴾ آية ٣٤ ..... ٧٥ ، ٧٤
- ﴿يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَّنُ بِهَا جَاهَهُهُمْ وَجُوْهُهُمْ  
وَظُهُورُهُمْ﴾ آية ٣٥ ..... ١٠٤
- ﴿وَالسَّيْقُونُ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَضْرَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ  
بِإِخْسِنِ﴾ آية ١٠٠ ..... ١٠١ ، ٥٦

سورة يونس

- ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُورِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شَفَعُوتُنَا  
عِنْدَ اللَّهِ﴾ آية ١٨ ..... ٢٢٦ ، ١٤٠ ، ٥٢ ، ٢٢ ، ٢١ ، ١٨
- ﴿فَمَاذَا بَدَّ الْحَقَّ إِلَّا أَصْلَلُ فَلَمْ تُصْرُفُوهُنَّ﴾ آية ٣٢ ..... ٢٨٧ ، ١٧
- ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ، وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُمْ﴾ آية ٣٩ ..... ٢٩٣
- ﴿وَتَكُونُ لِكُمُ الْكِبِيرَاتُ فِي الْأَرْضِ وَمَا نَخْنُ لِكُمْ بِمُؤْمِنِيَّ﴾ آية ٧٨ ..... ٢٦٨

سورة هود

- ﴿وَمَا زَنَكَ أَبْعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُنَا بِادِيَ الرَّأْيِ﴾ آية ٢٧ ..... ١٨٩ ، ١١٢ ، ٧٨
- ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُمْ نَا وَفَارَ النَّئُورُ قُلْنَا أَخْمَلَ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَقْجَنْ أَثْنَيْنِ﴾ آية ٤٠ ..... ٦١

- ﴿أَنْهَنَا أَنْ تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ إِبْرَاهِيمَ﴾ آية ٦٢ ..... ٢٧

﴿فَالْوَالِيَّ شَعِيبٌ مَا نَفَقَهُ كَثِيرًا مَمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَكَ فِي نَّاصِيَفًا﴾ آية ٩١ ..... ٩٢، ٩٠

يوسف

﴿وَأَتَيْتُ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ وَاسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشَرِّكَ بِاللهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ آية ٣٨ ..... ٥٦

﴿وَقَوْقَ كُلُّ ذِي عِلْمٍ عَلَيْهِ﴾ آية ٧٦ ..... ٢٩٣

﴿وَمَا أَكَثَرَ النَّاسُ وَكَوْ حَرَضَتِ بِمُؤْمِنِينَ ﴿؟﴾ آية ١٠٣ ..... ٦٢

سورة الرعد

﴿وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ﴾ آية ٣٠ ..... ١٤٥

سورة إبراهيم

- ﴿إِنَّ أَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا تَرِيدُونَ أَنْ تَصْدُوْنَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ مَا بَآتُنَا فَأَنْتُنَا إِسْلَاطُنَّ مُبِينٌ﴾ الآية ١٠ ..... ٨٠

﴿قَالَ رَسُولُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكٌّ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ . . .﴾ آية ١١، ١٠، ١٢ . . . ٨٢، ٨١

﴿وَاجْتَبَنِي وَقِنَّ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ آية ٣٥ ..... ٢٢٩

سورة النحل

- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لِتُوَسَّأَهُ اللَّهُ مَا عَبَدَنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ آية ٣٥ .. ١٥١ ، ١٥٥ ..

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الظَّلْمَوْتَ ﴾ آية ٣٦ .. ١٥٧ ، ٢٤ ..

﴿ فَسَتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْمَلُونَ ﴾ آية ٤٣ .. ٤٥ ..

﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فُرُقَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴾ آية ٢٤٦ .. ٢٤٥ ..

﴿ وَجَعَلُونَ لِلَّهِ الْأَبْنَىٰ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهِنُ ﴾ آية ٥٧ .. ١٥٠ ..

﴿ وَلِلَّهِ الْمُثْلِ أَلَّا يَعْلَمُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ آية ٦٠ .. ٨٣ ..

﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْنَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَإِنَّكُمْ لَا تَعْمَلُونَ ﴾ آية ٧٤ .. ٨٣ ..

﴿ يَعْرُفُونَ نَعْمَتَ اللَّهِ شَمِيعُ كُرُونَا وَأَكَّرُهُمُ الْكُفَّارُ ﴾ آية ٨٣ .. ١٦٥ ..

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْمُعْدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَاتِ .. ﴾ آية ٩٠ .. ٢٤٥ ..

- ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ...﴾ آية ١٠٥ ..... ١٩٠  
 ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصْفُ أَسْنَنَكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلْلٌ وَهَذَا حَرَامٌ﴾ آية ١٤٢ ، ١٤٣ ..... ١٩٠  
 ﴿مَتَعْ قَلِيلٌ وَهُمْ عَذَابُ الْآخِرَةِ﴾ آية ١١٧ ..... ١٤٢

### سورة الإسراء

- ﴿قُلْ لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلِئَكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمِئِنِينَ لَزَّنَا عَنْهُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولًا﴾ آية ٩٥ ..... ٨٢ .....  
 ﴿وَقَرَءَ أَنَّا فَرَقْنَاهُ لِنَقْرَأَ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَزَانَتْهُ نَزْيِكًا﴾ آية ١٠٦ ..... ٢٦٤  
 ﴿قُلْ أَدْعُوا اللَّهَ أَوْ أَدْعُوا الرَّحْمَنَ إِيَّا مَا تَدْعُونَ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْخَسْنَى﴾ آية ١١٠ ..... ١٤٦

### الكهف

- ﴿قُلْ هَلْ نُنَيْكُ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلَنَا﴾ آية ١٠٣ ..... ٢٧٢ ، ٢٧١  
 ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِيَنْتَ رَبِّهِمْ وَلِقَاءَهُمْ﴾ آية ١٠٥ ..... ٢٧١  
 ﴿فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلاً صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِسَبَادَةِ رَبِّهِ أَعْدَادًا﴾ آية ١١٠ ..... ٢٥ ، ٢١

### سورة مريم

- ﴿وَإِذَا تُلَقُّ عَلَيْهِمْ إِيمَنُنَا بَيَّنَتْ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَئِ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَاماً وَأَخْسَرُ نَدِيَّاً وَكَأَهْلَكَاهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثْنَائَرِهِمْ يَا﴾ آية ٧٣ ..... ٦٧

### سورة طه

- ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوِي﴾ آية ٥ ..... ١١٥  
 ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْأَسْمَاءُ الْمُحْسَنَةُ﴾ آية ٨ ..... ١٤٦  
 ﴿أَعْطَنِي كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُمْ هَدَى﴾ آية ٥٠ ..... ١٧٤  
 ﴿قَالَ فَمَا بِالْقَرُونِ الْأَوَّلِ﴾ آية ١٥ ..... ٦٣  
 ﴿فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ حِيفَةً مُوسَى﴾ آية ٦٧ ..... ١٩٤  
 ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ آية ١١٤ ..... ٢٩٣

### سورة الأنبياء

- ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا الْعَيْنَ﴾ آية ١٦ ..... ١٧٥  
 ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا إِنْ قَبْلَكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّمُ لِلَّهِ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِي﴾ آية ٢٥

### الحج

- ﴿وَإِذْ بُوأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لَا شَرِيفٌ فِي شَيْئَهُ﴾ آية ٢٦ ..... ١٣٢  
 ﴿وَاللَّهُ يَصْطَدِفُ مِنَ الْمُلْكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ سَعِيْعٌ  
 بَصِيرٌ﴾ آية ٧٥ ، ٧٦ ..... ٨١

### سورة المؤمنون

- ﴿مَا هَذَا إِلَّا شَرٌّ مُّثْلُكُ بِرِيدٍ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ﴾ آية ٢٤ ..... ٢٦٨ ، ٦٣  
 ﴿مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مُّثْلُكُ بِرِيدٍ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَرْ شَاءَ اللَّهُ لَأَزَرَّ  
 مَلْكَكَهُ﴾ آية ٢٥ ، ٢٤ ..... ٨٣  
 ﴿يَأَيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّوا مِنَ الطَّيَّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَلِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ﴾ آية ٥١ ..... ٢٠٩  
 ﴿مُسْتَكِنُوكُنَّ بِهِ سَمِرًا تَهْجُرُونَ﴾ آية ٦٧ ..... ٢٥٥  
 ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبْسًا وَأَنَّكُمْ إِيتَنَا لَا تَرْجِعُونَ﴾ آية ١١٥ ..... ١٧٥

### سورة النور

- ﴿فَلَيَخْذِرَ الَّذِينَ يَخْالِفُونَ عَنْ أَسْرِيَهُ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتَنَّهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ آية ٦٣ ..... ٤٤

### سورة الفرقان

- ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمَلَةً وَجَهَدًا كَذَلِكَ لِتُنَشَّأَ بِهِ، فَوَادَكَ وَرَأَنَنَهُ  
 تَرْتِيلًا﴾ آية ٦٣ ..... ٢٦٤  
 ﴿وَلَقَدْ صَرَفْتَهُ بِنَفْسِهِ لِذِكْرِهِ أَكْثَرُ أَنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا﴾ آية ٥٠ ..... ٢٤٣ ، ٢٤٢

### سورة الشعراء

- ﴿لَئِنْ أَخْذَدْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ السَّاجِنِينَ﴾ آية ٢٩ ..... ١٩٣  
 ﴿كَذَبَتْ قَوْمٌ نُوحُ الْمُرْسَلِينَ﴾ آية ١٠٥ ..... ٢٩٢  
 ﴿قَالُوا أَنْزَلْنَاكَ وَأَنْبَعْكَ الْأَرْذَلُونَ﴾ آية ١١١ ..... ٢٢٦ ، ١١١ ، ٧٢  
 ﴿كَذَبَتْ عَادُ الْمُرْسَلِينَ﴾ آية ١٢٣ ..... ٢٩٢  
 ﴿كَذَبَتْ نَمُودُ الْمُرْسَلِينَ﴾ آية ..... ٢٩٢

### سورة النمل

- ﴿فَتَلَكَ مُؤْتَهُمْ خَاوِيَّةٌ بِمَا ظَلَمُوا﴾ آية ٥٢ ..... ٦٩

سورة القصص

﴿يَأَيُّهَا الْمَلَائِكَةَ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِيْ فَأَوْفُدُكُمْ عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ آية ٣٨ . ١٤٨ ، ١٩٨

﴿فَلَمَّا كَسَكُوكُمْ لَمْ يَشْكُنْ مِنْ بَعْدِهِ إِلَّا قَلِيلًا وَكُنَّا نَخْنُ الْوَرَثِيدُ﴾ آية ٥٨ ..... ٦٩  
 ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِنَا عَلَى عِلْمٍ عَنِّيْتُ﴾ آية ٨٧ ..... ١٦٦

سورة العنكبوت

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَتَيْنَا سَيِّلَاتَا وَلَنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ﴾ آية ١٢ .. ٢١١  
 ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَعْبَدُونَ اللَّهَ وَلَقَاءِهِ أُولَئِكَ يَهْسُوا مِنْ رَحْمَنِنَ﴾ آية ٢٣ .. ١٦٧  
 ﴿وَالَّذِينَ مَا آمَنُوا بِالْبَطْلَانِ وَكَفَرُوا بِاللَّهِ وَلَقَاءِكَ هُمُ الْخَسِيرُونَ﴾ آية ٥٢ .. ٨٨ ، ١٧ ، ٧

سورة الروم

﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ آية ٣١ ..... ٣٩ ، ٣٤ ، ٣٣ ، ٣٢ ..  
 ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَاهُمْ فَرِحُونَ﴾ آية ٣٢ ..... ٣٩ ، ٣٤ ، ٣٢ ..

سورة لقمان

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَتَيْنَا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّسِعُ مَا وَجَدْنَا عَيْنَهُ مَابَأَهْنَا أَوْلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ  
 يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ﴾ آية ٢١ ..... ٥٧ ، ٥٥ ..

سورة الأحزاب

﴿وَلَذَا أَخَذْنَا مِنَ الَّتِيْنَ مِيقَاتِهِمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَلِإِرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ وَلَذَذْنَا مِنْهُمْ  
 مِيقَاتِهِمْ غَلِيظًا﴾ آية ٧ ..... ٣٥ ..  
 ﴿وَلَا تَبْرَحْ تَبَرْحَ الْجَهَلِيَّةَ الْأُولَى﴾ آية ٣٣ ..... ١٣ ، ١٠ ..

سورة سباء

﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَنْتُمُ الْأَمْوَالُ وَأَوْلَادُكُمْ وَمَا نَخْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾ آية ٣٧ - ٣٥ ..... ١٠٨ ..  
 ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسَلْنَا مُرْسَلُونَ كَفَرُونَ﴾ آية ٣٤ ..... ١١٢  
 ﴿وَرُخْرُقَ وَلَانَ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَّعَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ عِنْ دَرَيْكَ  
 لِلْمُتَّقِينَ﴾ آية ٣٥ ..... ١٠٨ ..  
 ﴿قُلْ إِنَّ رِزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ﴾ آية ٣٩ ..... ١٠٨ ..  
 ﴿وَمَا أَنْتَنَّهُمْ مِنْ كُثُبٍ يَدْرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَلَّكَ مِنْ نَذِيرٍ﴾ آية ٤٤ ..... ٩ ..

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعْظُمُكُم بِوَحْدَةٍ أَن تَقُولُوا لِلَّهِ مُشْتَأْ وَقُرْدَى ثُمَّ تَنْكِرُوا مَا يَصَاحِبُكُمْ مِنْ حِنْنَةٍ ﴾ آية ٤٦ ..... ٥٨ ، ٥٧ ، ٥٥ .....

سورة فاطر

﴿ وَلَا تَزِرُوا زِرَةً وَزِرَةً أُخْرَى ﴾ آية ١٨ ..... ٢٥٢ .....

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَّ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ آية ٢٤ ..... ٣٧ .....

﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيُنَظِّرُوا كَيْفَ . . . ﴾ آية ٤٤ ..... ٦٧ .....

سورة يس

﴿ لَئِنْذِرَ قَوْمًا مَا أَنْذَرَ إِبْرَاهِيمَ فَهُمْ غَافِلُونَ ﴾ آية ٦ ..... ٩ .....

سورة ص

﴿ مَا سِعَنَا بِهَذَا فِي الْأَيَّلَةِ الْآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّا أَخْبَلْنَاهُ ﴾ آية ٧ ..... ٦٤ ، ٦٣ .....

﴿ وَمَا خَلَقْنَا النَّسَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهَا بِطَلَّا ذَلِكَ ظُلُّ الدِّينِ كَفَرُوا فَوْيِلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ آية ٢٧ ..... ١٧٥ ، ١٧٤ .....

﴿ أَفَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُقْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفَجَارِ ﴾ آية ٢٨ ..... ١٧٦ .....

سورة الزمر

﴿ فَأَغْبَدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الَّذِينَ ﴾ آية ٢ ..... ٢١ .....

﴿ وَالَّذِينَ أَحَدُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا يَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ آية ٣ ..... ٢٢ ، ٢٦ .....

﴿ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفُرُ ﴾ آية ٧ ..... ١٥٨ .....

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُمْ ﴾ آية ٣٢ ..... ٢٨٥ ، ١٩٢ .....

﴿ أَلَهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَفِيلٌ ﴾ آية ٦٢ ..... ١٥٤ .....

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَحِيدًا فَبَضَّثَهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ ﴾ آية ٦٧ ..... ١٣٠ .....

سورة غافر

﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ ﴾ آية ١٤ ..... ٢٣ ، ١٢ .....

﴿ إِنَّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ﴾ آية ٢٦ ..... ٢٠٠ ، ١٩٧ .....

- ﴿يَهْمَنُ أَبِنِ لِ صَرَحَ الْعَلَىٰ أَبْلَغُ الْأَسْبَابِ ..﴾ آية ٣٦ ، ٣٧ ..... ١٤٨  
 ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ اذْعُونَهُ أَسْتَجِبْ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِ سَيِّدِ الْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ آية ٦٠ ..... ٢٣

### سورة فصلت

- ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكْنَافِ مَمَانَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي مَا ذَانَا وَقُرْ﴾ آية ٥ ..... ٩٢  
 ﴿وَقَالُوا مِنْ أَشَدُّ مِنَاقَةً أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُرْ﴾ آية ١٥ ..... ٦٩  
 ﴿وَمَا كُنْتُ تَسْتَرِيُونَ أَنْ يَشَهِّدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ﴾ آية ٢٢ ..... ١٤٣  
 ﴿وَذَلِكُمُ ظَنُوكُمُ الَّذِي طَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَزْدَدُكُمْ فَاصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ آية ٢٣ ..... ١٤٤  
 ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنَزَّلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ آية ٤٢ ..... ١٦٨

### سورة الشورى

- ﴿وَمَا أَخْلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَهُمْ كُمْهُ إِلَى اللَّهِ﴾ آية ١٠ ..... ٢٢٨  
 ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الَّذِينَ مَا وَحَنَّ بِهِ، نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْتَنَا إِلَيْكَ﴾ آية ١٣ ..... ٣٥ ، ٣٢  
 ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الَّذِينَ مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ﴾ آية ٢١ ..... ٣٦  
 ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْفَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَشْرُرَ حَمَّةً وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ﴾ آية ٢٨ ..... ٢٤٢  
 ﴿وَمَا أَصْبَحَكُمْ مِنْ مُصْبِكَةٍ فِيمَا كَسَبْتُمْ أَيْدِيكُفُ وَيَعْفُوْعَنْ كَثِيرٍ﴾ آية ٠٣ ..... ١٦٤

### الزخرف

- ﴿وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَدَنَاهُمْ﴾ آية ٢٠ ..... ١٩١ ، ١٥٧ ، ١٥٥  
 ﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرِيبَةِ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُرْفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَاهُ أَبَاءَنَا عَلَىٰ أَمْمَةٍ وَلَنَا عَلَىٰ أَئْرِهِمْ مُقْتَدُونَ﴾ آية ٢٣ ..... ٥٦ ، ٥٥ ، ٢٧  
 ﴿وَقَالُوا لَوْلَا نَزَّلَ هَذَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرِيبَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾ آية ٣١ ..... ٢٦٤ ، ٢٦٢ ..... ٢٦٣  
 ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾ آية ٣٢ ..... ٢٦٣  
 ﴿وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ السَّفَعَةَ إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ آية ٨٦ ..... ٢٧٣ ، ٢٧١

### سورة الجاثية

- ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ أَجْهَرُوا الْسَّيْعَاتِ أَنَّمَا يَعْمَلُهُمْ كَالَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمِلُوا

الصلحات» آية ٢١ ..... ١٧٦

﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَا نَا الدُّنْيَا نَمُوذَجَةً وَمَنْجَاهًا وَمَا يَهْلِكُكُمْ إِلَّا الْأَذَّهَرُ﴾ آية ٢٤ ..... ١٦٣

### سورة الأحقاف

﴿لَوْ كَانَ حَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ﴾ آية ١١ ..... ١١١

﴿وَلَقَدْ مَكَثُتُمْ فِيمَا إِنْ مَكَثَتُكُمْ فِيهِ﴾ آية ٢٦ ..... ٦٨، ٦٦

### سورة الفتح

﴿بِرُّيُودُوكَ أَنْ يُسَدِّلُوا كَلَمَ اللَّهِ﴾ آية ١٥ ..... ١٧٢

﴿إِذْ جَعَلَ الظَّرِيرَ كُفَّارًا فِي قُلُوبِهِمُ الْعَيْنَةَ الْجَهَلَةَ﴾ آية ٢٦ ..... ١٣

### سورة الحجرات

﴿يَتَآتِيهِمَا الَّذِينَ إِمَّا تُقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّمَا يَأْتُ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَيِّعُ عِلْمُهُ﴾ آية ١ ..... ١٦٥

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَجُوا فَاصْبَرُوهُمْ بَيْنَ أَهْوَاكُمْ﴾ آية ١٠ ..... ١٤

﴿إِنَّ أَكْثَرَ مَنْ كُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَقُوكُمْ لِمَنْ أَنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ خَيْرٌ﴾ آية ١٣ ..... ٢٤٢، ٢٣٩، ١٤

### سورة ق

﴿بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ﴾ آية ٥ ..... ٢٨٧، ٢٨٧

﴿وَكُمْ أَهْلَكْنَا كُنَافَّهُمْ مِنْ قَرْنَى هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا﴾ آية ٦٣ ..... ٧٦

### سورة الذاريات

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ آية ٥٦ ..... ٣٦، ٣٣، ١٩

### سورة الطور

﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ﴾ آية ٣٦ ..... ١٤٩

﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ يَقْدِيرُ لَأَيُّوْقُنَ﴾ آية ٣٥ ..... ٣٦

### سورة القمر

﴿أَتَأْلِقُ الْكُرْ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنَ أَبْلَهُ كَذَابٌ أَشَرٌ﴾ آية ٢٥ ..... ٨٣

﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ يَقْدِيرُ﴾ آية ٤٩ ..... ١٥٣

### سورة الحديد

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ﴾ آية ٢٢ ..... ١٥٤، ١٥٣

سورة المجادلة

﴿لَا يَحْدُثُ فَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُؤَذِّنُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ آية ٢٢ . ٢٧

سورة الحشر

﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْفُرْقَانِ فَلَلَّهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَانِ﴾ آية ٧ ..... ١١٤

﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ الْعِزَّةُ وَالشَّهَدَةُ﴾ آية ٢٤ ، ٢٢ ..... ١٤٧

سورة الممتحنة

﴿وَدُدُوا لَوْكَافُرُونَ ﴿١﴾ آية ٢ ..... ٢٩٨

سورة الصاف

﴿فَلَئِنَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّاهِرِينَ﴾ آية ٥ ..... ٩١

﴿بَيْسِقَ إِسْرَئِيلَ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ إِنَّكَ مُصَدِّقٌ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ آية ٦ ..... ٩٣

سورة الجمعة

﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِ تِنَّ رَسُولًا مِنْهُمْ﴾ آية ٢ ..... ٩

سورة التغابن

﴿يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تَشْرُونَ وَمَا تَمْلِئُونَ وَاللَّهُ عِلْمٌ بِذَاتِ الْأَصْدُورِ﴾ آية ٤ ..... ١٤٤

سورة القلم

﴿فَذَرْنِي وَمَنْ يَكْذِبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ سَنَسْتَدِرِ جُهْدَهُ مِنْ حِيتَنَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ آية ٤٤ ، ٤٥ ..... ٦٨

سورة نوح

﴿وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَارًا ﴿٢١﴾ آية ٢٢ ..... ٢١٥

﴿وَقَاتُلُوا لَا نَذْرُنَّ إِلَيْهِنَّكُرَّ وَلَا نَذْرُنَّ وَدَّا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَمُوقَ وَنَسْرًا ﴿٢٣﴾ آية ٢٣ . ٢١٥

سورة المدثر

﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴿٢٤﴾ آية ٢٥ ..... ١٧٢

سورة القيامة

﴿أَيْمَسَبَ الْإِنْسَنُ أَنْ يُرَكَ سَرَّى ﴿٢٥﴾ آية ٣٦ ..... ١٧٥

سورة النازعات

﴿فَقَالَ أَنَّا رِبُّكُمُ الْأَكْلَ﴾ آية ٢٤ ..... ١٩٨

سورة عبس

﴿يَوْمَ يَهْرُبُ الْمَرْءُ مِنْ أَنْجِوٍ وَأَمْهِ وَأَبِيهٍ وَصَاحِبِيهٍ وَبَنِيهٍ لِكُلِّ أَمْرٍ يُرِي مَتَّهِمَ بِوَمَذْكُورٍ شَانٌ مُتَّبِعِيهٍ﴾ آية ٣٤ ، ٣٧ ..... ٢٥٩

سورة الانفطار

﴿يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِتَفْسِ شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَ يُبَدِّلُ اللَّهُ﴾ آية ١٩ ..... ٢٥٩

سورة الفجر

﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَلَلَ رَبُّكَ يَعَادُ﴾ آية ٦ ، ٨ ..... ٦٨

﴿إِذْ رَأَمَ ذَاتَ الْعِمَادَ﴾ آية ٧ ، ٩ ..... ٦٩

سورة الليل

﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَنِي وَالنَّقَى﴾ آية ٥ ، ١٠ ..... ١٦١

البينة

﴿وَمَا أَرِدُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَنَّهُ مُخْلِصُنَّ لِهِ الَّذِينَ﴾ آية ٥ ..... ٢١

سورة الكوثر

﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ﴾ آية ٢ ..... ٢٣٦

## فهرس الأحاديث

| ال الحديث                                       | رقم الصفحة         |
|-------------------------------------------------|--------------------|
| أبدعواى الجاهلية وأنا بين أظهركم !؟             | ١٣                 |
| أربع في أمتي من أمور الجاهلية لا يتركونهن :     | ٢٤١ ، ١٥           |
| أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك                | ١٤٦                |
| اسمعوا وأطعوا إلا أن تروا كفراً بواحاً          | ٤٩                 |
| أطع وإن أخذ مالك وضرب ظهرك                      | ٤٩                 |
| اعملوا فكل ميسر لما خلق له                      | ١٦١                |
| أغيرته بأمه؟ إنك امرؤٌ فيك جاهلية               | ٢٥٤                |
| أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا:                 | ٢٤ - ٢٣            |
| أنا سيد ولد آدم يوم القيمة ولا فخر              | ٢٤٨                |
| انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً                     | ٢٥١ - ٢٥٠          |
| إنكم تنددون وإنكم تشركون تقولون                 | ١٣٠                |
| إنما الطاعة بالمعروف                            | ٤٨                 |
| أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله              | ٢٩٢                |
| إن دماءكم وأعراضكم وأموالكم عليكم حرام          | ٢٤٦                |
| إن العين تدمع والقلب يحزن                       | ٢٤٣                |
| إن الله لا يعذّب بدموع العين ولا بحزن القلب     | ٢٤٣                |
| إن الله جميل يحب الجمال                         | ٢٠٩                |
| إن الله يحب إذا أنعم على عبدٍ نعمة أن يرى       | ٢١٠                |
| إن الله يرضي لكم ثلاثة: أن تعبدوه ولا تشركوا به | ١٢٣ ، ٥٣ ، ٥٢ ، ٤٧ |
| إن الله الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب      | ١٠٩ - ١٠٨          |
| إن الله تسعه وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة   | ١٤٧                |
| إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد       | ٢٢٥                |

|                                                     |           |
|-----------------------------------------------------|-----------|
| أوفِ بندرك فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله .....    | ٢٣٤       |
| أولئك قوم إذا مات فيهم الرجل الصالح .....           | ٢٢٦       |
| إيّاكم والغلو في الدين إنما أهلك من كان .. .        | ٨٧        |
| الإيمان من أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله .. .  | ١٥٣       |
| بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ .. .       | ٦٢-٦١     |
| التبيح للرجال والتصفيق للنساء .. .                  | ١٠٥       |
| جُعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً .. .                  | ١٠٥       |
| الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر .. .         | ١١٤       |
| رأيت عمرو بن عامر بن لحيٍ الخزاعي يجر قصبه .. .     | ١٢        |
| رفعت الأقلام وجفت الصحف .. .                        | ١٥٤       |
| ستفترق أمتي على ثلات وسبعين فرقة .. .               | ١٣٥-١٣٤   |
| قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا .. .                  | ٢٣        |
| كان الناس يطوفون في الجاهلية عراة .. .              | ٢٠٦       |
| لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد .. . | ٢٣٠       |
| لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة .. .        | ١٠٩       |
| ما تجدون في التوراة على من زنى .. .                 | ٢١٩-٢١٨   |
| ما تجدون في التوراة في شأن الرجم .. .               | ٢١٩-٢١٨   |
| مالي رأيكم أكثرتم التصفيق .. .                      | ١٠٥       |
| ما منكم من أحد إلا ومقعده معلوم .. .                | ١٦١       |
| من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه .. .                | ٤٢، ٢٦-٢٥ |
| من التمس رضا الله بسخط الناس .. .                   | ٢٨٤       |
| من بطأ به عمله لم يسرع به نسيه .. .                 | ٢٤٢       |
| من حدث عني بحديث وهو يرى أنه كذب .. .               | ١٩١       |
| من عمل عملاً ليس عليه أمرنا .. .                    | ٢٥        |
| من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي .. .             | ٢٩٦، ١٣٩  |

|               |                                                      |
|---------------|------------------------------------------------------|
| ١٤ .....      | من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية .....       |
| ٢٠٤ .....     | نحن أحقّ بموسى منكم .....                            |
| ٢٤٣ .....     | الناسحة إذا لم تتب قبل موتها .....                   |
| ٢٣٤ .....     | هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يُعبد .....        |
| ١٥٤ .....     | واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك .....                |
| ٢٨ .....      | والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد .....             |
| ٢٩ .....      | والله لو كان أخي موسى حيًّا ما وسعه إلا اتّبعي ..... |
| ٤٢ .....      | وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة .....        |
| ٢٣٣ .....     | لا تجعلوا قبرى عيдаً وصلوا علىَ حيث كنتم .....       |
| ٢٣١ .....     | لَا تدع قبراً مشرفاً إلَّا سويته .....               |
| ١٦٤ .....     | لا تسْبُوا الدهر فإن الله هو الدهر .....             |
| ٨٦ .....      | لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم .....            |
| ١٤١، ٤٨ ..... | لا طاعة لملائكة في معصية الخالق .....                |
| ١٦٤ .....     | يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر وأنا الدهر .....           |
| ١٥٤ .....     | يا غلام إني معلمك كلمات .....                        |
| ٢٥٨ .....     | يامعشر قريش اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم .....         |
| ٧٠ .....      | يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك .....               |

## الفهرس

|          |                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| ٥ .....  | المقدمة                                                   |
| ٧ .....  | مقدمة الشيخ محمد بن عبد الوهاب                            |
| ٧ .....  | بداية الشرح                                               |
| ٨ .....  | المراد بالكتابيين                                         |
| ٩ .....  | المراد بالجاهلية                                          |
| ١٥ ..... | الإجابة عن سؤال : ما الداعي إلى ذكر مسائل الجاهلية؟!      |
| ١٦ ..... | أعظم مسائل الجاهلية ، وأخطرها                             |
| ١٨ ..... | المسألة الأولى : دعاء الأولياء والصالحين                  |
| ٣٢ ..... | المسألة الثانية : تفرق أهل الجاهلية في عباداتهم ودينهم    |
| ٤٧ ..... | المسألة الثالثة : اعتبارهم مخالفة ولی الأمر فضيلة         |
| ٥٥ ..... | المسألة الرابعة : التقليد الأعمى ومضاره                   |
| ٦٠ ..... | المسألة الخامسة : الاحتجاج بما عليه الأكثر                |
| ٦٣ ..... | المسألة السادسة : الاحتجاج بما عليه الأقدمون              |
| ٦٦ ..... | المسألة السابعة : الاستدلال بما عليه أهل القوة            |
| ٧٢ ..... | المسألة الثامنة : الاستدلال بأن ما عليه الضعفاء ليس حقيقة |

|                                                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| المسألة التاسعة: اقتداوهم بفسقة العلماء وجهال العباد .                  | ٧٤  |
| المسألة العاشرة: رميمهم أهل الدين بقلة فهمهم وعدم حفظهم                 | ٧٨  |
| المسألة الحادية عشرة: اعتمادهم على القياس الفاسد ..                     | ٨٠  |
| المسألة الثانية عشرة: إنكار القياس الصحيح ..                            | ٨٠  |
| المسألة الثالثة عشرة: الغلو بأهل العلم والصلاح ..                       | ٨٥  |
| المسألة الرابعة عشرة: نفيهم الحق وإثباتهم الباطل ..                     | ٨٨  |
| المسألة الخامسة عشرة: اعتذارهم عن قبول الحق بعذر باطل ..                | ٩٠  |
| المسألة السادسة عشرة: اعتياض اليهود عن التوراة بكتب السحر ..            | ٩٣  |
| المسألة السابعة عشرة: نسبتهم الباطل إلى الأنبياء ..                     | ٩٥  |
| المسألة الثامنة عشرة: انتسابهم إلى الأنبياء مع مخالفتهم                 | ٩٨  |
| المسألة التاسعة عشرة: عيب الصالحين بفعل بعض المتسبين إليهم ..           | ١٠٠ |
| المسألة العشرون: اعتقادهم أن أفعال السحرة والكهان من كرامات الأولياء .. | ١٠٢ |
| المسألة الحادية والعشرون: تعبدهم الله بالصغير والتصفيق ..               | ١٠٤ |
| المسألة الثانية والعشرون: اتخاذهم الدين لهواً ولعباً .                  | ١٠٦ |

|                                                                                  |     |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المسألة الثالثة والعشرون: الاغترار بالدنيا .....                                 | ١٠٨ |
| المسألة الرابعة والعشرون: زهدهم في الحق إذا كان عليه الضعفاء .....               | ١١٠ |
| المسألة الخامسة والعشرون: الاستدلال على كون الشيء باطلًا بسبق الضعفاء إليه ..... | ١١١ |
| المسألة السادسة والعشرون: تحريف أدلة الكتاب بعد معرفتها .....                    | ١١٣ |
| المسألة السابعة والعشرون: تأليف الكتب الباطلة ونسبتها إلى الله .....             | ١١٦ |
| المسألة الثامنة والعشرون: رفض ما عند غيرهم من الحق                               | ١١٨ |
| المسألة التاسعة والعشرون: لا يعملون بقول من يزعمون أنهم يتبعونهم .....           | ١٢١ |
| المسألة الثلاثون: الأخذ بالافراق وترك الاجتماع ...                               | ١٢٢ |
| المسألة الحادية والثلاثون: عداوتهم للدين الحق ومحبتهם للدين الباطل .....         | ١٢٤ |
| المسألة الثانية والثلاثون: كفرهم بالحق الذي مع غيرهم من لا يهونه .....           | ١٢٨ |
| المسألة الثالثة والثلاثون: تناقضهم في الإقرار والإنكار                           | ١٣٢ |
| المسألة الرابعة والثلاثون: كل فرقة تزكي نفسها دون غيرها .....                    | ١٣٤ |

|                                                             |     |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| المسألة الخامسة والثلاثون: تقربهم إلى الله بفعل المحرم      | ١٣٦ |
| المسألة السادسة والثلاثون: تقربهم إلى الله بتحريم           |     |
| الحلال وتحليل الحرام .. . . . .                             | ١٣٩ |
| المسألة السابعة والثلاثون: اتخاذهم الأخبار والرهبان         |     |
| أرباباً من دون الله .. . . . .                              | ١٤١ |
| المسألة الثامنة والثلاثون: إلحادهم في أسماء الله وصفاته     | ١٤٣ |
| المسألة التاسعة والثلاثون: الإلحاد في أسماء الله تعالى      | ١٤٥ |
| المسألة الأربعون: جحود الرب سبحانه وتعالى .. . . . .        | ١٤٨ |
| المسألة الحادية والأربعون: وصف الله بالنقص .. . . . .       | ١٥٠ |
| المسألة الثانية والأربعون: الشرك في الملك .. . . . .        | ١٥٢ |
| المسألة الثالثة والأربعون: جحودهم لقدر الله .. . . . .      | ١٥٣ |
| المسألة الرابعة والأربعون: الاعتذار عن كفرهم بأن الله       |     |
| قدره عليهم .. . . . .                                       | ١٥٨ |
| المسألة الخامسة والأربعون: دعواهم التناقض بين               |     |
| شرع الله وقدره .. . . . .                                   | ١٦٠ |
| المسألة السادسة والأربعون: نسبتهم الحوادث إلى الدهر         |     |
| ومسبتهم له .. . . . .                                       | ١٦٣ |
| المسألة السابعة والأربعون: كفرهم بنعم الله .. . . . .       | ١٦٥ |
| المسألة الثامنة والأربعون: كفرهم بأيات الله جملة .. . . . . | ١٦٧ |
| المسألة التاسعة والأربعون: كفرهم ببعض آيات الله .. . . . .  | ١٦٩ |

|                                                                      |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| المسألة الخامسة : جحودهم إِنْزَالِ الْكِتَبِ عَلَى الرَّسُولِ        | ١٧١ |
| المسألة الحادية والخمسون : وصفهم للقرآن بأنه من                      |     |
| كَلَامِ الْبَشَرِ .. . . . .                                         | ١٧٢ |
| المسألة الثانية والخمسون : نفيهم الحكمة عن أفعال الله .              | ١٧٤ |
| المسألة الثالثة والخمسون : تحييلهم لإبطال شرع الله ..                | ١٧٧ |
| المسألة الرابعة والخمسون : الإِقْرَارُ بِالْحَقِّ لِلتَّوْصِلِ إِلَى |     |
| دَفْعِهِ .. . . . .                                                  | ١٨٠ |
| المسألة الخامسة والخمسون : تعصيهم لما هم عليه من                     |     |
| الْبَاطِلِ .. . . . .                                                | ١٨٢ |
| المسألة السادسة والخمسون : تسميتهم التوحيد شركاً .                   | ١٨٤ |
| السألتان السابعة والثامنة والخمسون : التحريف ولثي                    |     |
| الْأَلْسُنَةَ فِي كِتَابِ اللَّهِ .. . . . .                         | ١٨٦ |
| المسألة التاسعة والخمسون ؛ تلقبيهم أهل الحق بالألقاب                 |     |
| الْمُنْفَرَةُ .. . . . .                                             | ١٨٨ |
| السألتان الستون والحادية والستون : افتراء الكذب على                  |     |
| الله وتكذيب بالحق .. . . . .                                         | ١٩٠ |
| المسألة الثانية والستون ؛ استنفار الملوك ضد أهل الحق                 | ١٩٣ |
| المسألة الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسبعين                  |     |
| وَالْسِتُّونَ : رميهم أهل الحق بما هم براء منه .. . . . .            | ١٩٦ |
| المسألة الثامنة والستون : مدحهم أنفسهم بما ليس فيهم                  | ٢٠١ |

- المسألة التاسعة والستون والسبعون: زيادتهم في العبادة ..... ٢٠٣
- على ما شرعه الله ونقصهم منها ..... ٢٠٣
- المسألة الحادية والسبعون: تركهم ما أوجب الله عليهم ..... ٢٠٦
- من باب الورع ..... ٢٠٦
- المسألة الثانية والثالثة والسبعون: تقربهم إلى الله بترك الطيبات ..... ٢٠٨
- المسألة الرابعة والخامسة والسبعون: دعوتهم الناس إلى ..... ٢١١
- الضلal ..... ٢١١
- المسألة الخامسة والسبعون: دعوتهم الناس إلى الكفر مع ..... ٢١٣
- العلم ..... ٢١٣
- المسألة السادسة والسبعون: المكر الشديد لتشييت الشرك ..... ٢١٥
- ودفع الحق ..... ٢١٥
- المسألة السابعة والسبعون: اقتداوهم بمن لا يصلح ..... ٢١٧
- للقدوة ..... ٢١٧
- المسألة الثامنة والسبعون: تناقضهم في محبة الله ..... ٢٢١
- المسألة التاسعة والسبعون: اعتمادهم على الأماني ..... ٢٢٣
- الكافرة ..... ٢٢٣
- المسألة الثمانون: غلوّهم في الأشخاص ..... ٢٢٥
- المسألة الحادية والثمانون: الغلو في آثار الأنبياء ..... ٢٢٧
- المسألة الثانية والثمانون: اتخاذهم لوسائل الشرك ..... ٢٣٠

|                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| المسألة الثالثة والثمانون: عكوفهم عند القبور ..... ٢٣٣                                |
| المسألة الرابعة والثمانون: تقربهم إلى الله بالذبح عند<br>القبور ..... ٢٣٦             |
| المسألتان الخامسة والسادسة والثمانون: احتفاظهم بأثار<br>المعظمين ..... ٢٣٨            |
| المسائل السابعة والثامنة والتاسعة والثمانون والتسعون:<br>من خصال الجاهلية ..... ٢٤١   |
| المسألة الحادية والتسعون؛ قيام مجتمعهم على البغي ..... ٢٤٥                            |
| المسألة الثانية والتسعون: الفخر بغير الحق ..... ٢٤٧                                   |
| المسألة الثالثة والتسعون: التعصب الممقوت ..... ٢٤٩                                    |
| المسألة الرابعة والتسعون: أخذ البرئ بجريمة غيره .. ٢٥١                                |
| المسألة الخامسة والتسعون: تعير الرجل بنقص غيره . ٢٥٣                                  |
| المسألة السادسة والتسعون: افتخارهم بأعمالهم الطيبة ..... ٢٥٤                          |
| المسألة السابعة والتسعون: افتخارهم بانتسابهم إلى<br>الطيبين مع مخالفتهم لهم ..... ٢٥٦ |
| المسألة الثامنة والتسعون: افتخارهم بصنائعهم على من<br>دونهم في ذلك ..... ٢٥٩          |
| المسألة التاسعة والتسعون: نظرتهم إلى الدنيا نظرة<br>إعجاب .. ٢٦١                      |
| المسألة المائة: الاستدراك والاقتراح على الله .. ٢٦٣                                   |

|                                                                                                         |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المسألة الحادية بعد المائة: احتقارهم للفقراء . . . . .                                                  | ٢٦٥ |
| المسألة الثانية بعد المائة: اتهامهم لأهل الإيمان في<br>نياتهم ومقاصدهم . . . . .                        | ٢٦٧ |
| المسائل الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسابعة<br>والثامنة بعد المائة: كفرهم بأصول الدين . . . . . | ٢٦٩ |
| المسألة التاسعة بعد المائة: تكذيبهم لبعض الإيمان<br>ما أخبرت به الرسل . . . . .                         | ٢٧١ |
| المسألة العاشرة بعد المائة: اعتداوهم على دعاء الحق . . . . .                                            | ٢٧٤ |
| المسألة الحادية عشرة بعد المائة: الإيمان بالباطل . . . . .                                              | ٢٧٥ |
| المسألة الثانية عشرة بعد المائة: تفضيلهم الكفر على<br>الإيمان . . . . .                                 | ٢٧٨ |
| المسألة الثالثة عشرة بعد المائة: خلط الحق بالباطل ليقبل<br>الباطل . . . . .                             | ٢٧٩ |
| المسألة الرابعة عشرة بعد المائة: كتمان الحق مع العلم<br>به . . . . .                                    | ٢٨١ |
| المسألة الخامسة عشرة بعد المائة: القول على الله بغير<br>علم . . . . .                                   | ٢٨٥ |
| المسألة السادسة عشرة بعد المائة: تناقض أقوالهم<br>وتضاربها . . . . .                                    | ٢٨٧ |
| المسألة السابعة عشرة بعد المائة: الإيمان ببعض ما أنزل دون                                               |     |

|           |                                                      |
|-----------|------------------------------------------------------|
| ٢٨٩ ..... | بعض                                                  |
|           | المسألة الثامنة عشرة بعد المائة: الإيمان ببعض الرسل  |
| ٢٩١ ..... | دون بعض                                              |
|           | المسألة التاسعة عشرة بعد المائة: المحاجة فيما ليس    |
| ٢٩٣ ..... | لهم به علم                                           |
|           | المسألة العشرون بعد المائة: تناقضهم في اتباعهم       |
| ٢٩٥ ..... | لغيرهم                                               |
|           | المسألة الحادية والعشرون بعد المائة: الصد عن         |
| ٢٩٧ ..... | سبيل الله                                            |
| ٢٩٩       | المسألة الثانية والعشرون بعد المائة: موالة الكفار .. |
|           | المسائل الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسابعة  |
| ٣٠٠       | والثامنة والعشرون بعد المائة: اعتمادهم على الخرافات  |

### الفهارس العامة:

|                                 |     |
|---------------------------------|-----|
| ١ — فهرس الآيات القرآنية .....  | ٣٠٥ |
| ٢ — فهرس الأحاديث النبوية ..... | ٣٢٣ |
| ٣ — فهرس الموضوعات .....        | ٣٢٦ |